
إن من أسوأ أنواع التضليل «خداع المصطلحات»، وهو من لبس الحق بالباطل الذي هو ف الأصل من صفات اليهود، قال

تعال: {يا اهل الْتَابِ لم تَلْبِسونَ الْحق بِالْباطل وتَتُمونَ الْحق وانْتُم تَعلَمونَ} [آل عمران: 71].

خداع الناس باسم التشيع:

ولعل من أبرع الطوائف استعما للمصطلحات الخادعة هم الرافضة الإثنا عشرية، وأشهر هذه المصطلحات هو اتخاذهم

لقب «الشيعة» للترويج لنحلتهم وخداع الجهلة عن حقيقة ديانتهم، وهذا ديدنهم من قديم، كما أشار إل ذلك ابن حزم

والمقريزي[1]، وذلك لإيهام الناس أنهم شيعة لعل رض اله عنه ومن أنصاره وأتباعه، مع أن عليا هو أول المنرين عليهم

المعاقبين لهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «أصل المذهب من إحداث الزنادقة المنافقين الذين عاقبهم ف حياته عل أمير

المؤمنين رض اله عنه، فحرق منهم طائفة بالنار، وطلب قتل بعضهم ففروا من سيفه البتار، وتوعد بالجلد طائفة مفترية

فيما عرف عنه من الأخبار»[2].

معن الشيعة ف الصدر الأول:

أتباع الرجل وأنصاره»، فالأصل ف» :الصدر الأول لا يستعمل إلا وفق معناه اللغوي، والذي يعن لقد كان لقب الشيعة ف

معن التشيع هو المتابعة والمناصرة، والشيعة هم الأتباع والأنصار[3].

وكان هذا المعن هو المعروف ف الأحداث التاريخية الت جرت بين الخليفة عل ومعاوية ‐ رض اله عنهما ‐ ف صدر

الإسلام، ويشهد لذلك ما جاء ف صحيفة التحيم من إطلاق لقب الشيعة عل كل من أتباع عل وأتباع معاوية ‐ رض اله

عنهما ‐ حيث جاء فيها ما نصه: «هذا ما تقاض عليه عل بن أب طالب، ومعاوية بن أب سفيان، وشيعتهما»، ومنها:

شيعة اليوم ليسوا بشيعة
الاتب : ناصر القفاري

التاريخ : 15 سبتمبر 2015 م

المشاهدات : 9047



«وأن عليا وشيعته رضوا بعبد اله بن قيس، ورض معاوية وشيعته بعمرو ابن العاص»، ومنها: «فإذا توف أحد الحمين

فلشيعته وأنصاره أن يختاروا مانه»، ومنها: «وإن مات أحد الأميرين قبل انقضاء الأجل المحدود ف هذه القضية فلشيعته

أن يختاروا مانه رجً يرضون عدله»[4].

وقد استشهد شيخ الإسلام ابن تيمية بما ورد ف صحيح مسلم من قول حيم بن أفلح: «لأن نهيتها ‐ يعن عائشة رض اله

عنها ‐ أن تقول ف هاتين الشيعتين شيىا»[5].

وأخذ منه دلالة تاريخية عل عدم اختصاص أتباع عل رض اله عنه باسم الشيعة ف ذلك الوقت، وجاء ف التاريخ أن

معاوية قال لبسر بن أرطأة حين وجهه إل اليمن : «امض حت تأت صنعاء فإن لنا بها شيعة»[6]. ثم غلب استعمال هذا

اللقب – كما يقول صاحب اللسان – عل من يتول عليا وأهل بيته[7]، ولقب الشيعة لم يختص بعل وأتباعه إلا بعد مقتل

عل رض اله عنه كما يرى بعض الباحثين[8]، أو بعد مقتل الحسين كما يرى آخرون[9].

وكان من يحمل هذا اللقب ف مبدأ الأمر هم من يطلق عليهم ف الصدر الأول «الشيعة الأول»، وكانوا لا يذهبون ف التشيع

إلا إل تفضيل عل عل عثمان، ولذلك قيل: شيع وعثمان[10]، فالشيع هو من يفضل عليا عل عثمان، والعثمان هو من

يفضل عثمان عل عل رض اله عنه، ولم تن هذه المسألة من المسائل الت يضلل فيها المخالف[11]، وقد كان هؤلاء

الشيعة عل السنة لم يبتدعوا ف الدين، ولم يحدثوا فُرقة بين المسلمين، ولم يبدلوا سنة سيد المرسلين، وكانوا لصحابة

رسول اله محبين، ولأب بر وعمر مفضلين، قال ليث بن أب سليم: «أدركت الشيعة الأول وما يفضلون عل أب بر وعمر

أحدًا»[12].

ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن الشيعة الأول الذين كانوا عل عهد عل كانوا يفضلون أبا بر وعمر»[13]، وذكر

صاحب «مختصر التحفة» أن الذين كانوا ف وقت خلافة الأمير[14] رض اله عنه من المهاجرين والأنصار، والذين

ه صلاتبعوهم بإحسان، كلهم عرفوا له حقه، وأحلوه من الفضل محله، ولم ينتقصوا أحدًا من إخوانه أصحاب رسول ال

اله عليه وسلم فضً عن إكفاره وسبه[15].

وذكر الشيخ موس جار اله صفتهم، فقال: «هؤلاء الشيعة هم شيعة عل كانوا يعرفون بالورع والاجتهاد، واجتناب الصغائر

والعداوة، وكان لهم محبة أول الأمة، دين هؤلاء الشيعة كان هو التقوى لا التقية، دين هؤلاء الشيعة كان هو الولاية له الحق،

لنبيه، لأهل بيته، ولصحبه، وللمؤمنين والمؤمنات كافة»[16].

إن التشيع الشرع لأهل البيت هو ما قرره أئمة الإسلام، مثل قول الخليفة الراشد أب بر الصديق رض اله عنه: «ارقبوا

ه صلبيده، لقرابة رسول ال ه عنه: «والذي نفسال ا رضأهل بيته»[17]، ومثل قوله أيض ه عليه وسلم فال محمدًا صل

اله عليه وسلم أحب إل أن أصل من قرابت»[18]، ومثل ما قرره أئمة الإسلام عند تقرير اعتقاد أهل السنة بأنهم «يحبون

أهل بيت رسول اله صل اله عليه وسلم، ويتولونهم، ويحفظون فيهم وصية رسول اله صل اله عليه وسلم»[19].

ألقاب مدع التشيع ف عصرنا:

أما أولئك الذين دينهم التقية والنفاق وعداوة الصحابة وبعض آل البيت والغلو ف بعضهم الآخر فليسوا بشيعة، وإنما لقبوا

أنفسهم بالشيعة لإخفاء هويتهم المذهبية.

وكانوا يلقبون قديما بالسبئية؛ لاتباعهم لابن سبأ، ثم سموا بالروافض لرفضهم زيد بن عل[20]، ثم لحقهم اسم الصفوية، وقد

تعددت ألقابهم حت ذكر الشهرستان أن «لهم بل بلد لقبا»[21]، فإذا انشف حالهم ف بلد تستروا باسم آخر، وقد



يستترون بألقاب لا صلة لها بالتشيع كما فعلوا ف عصرنا حين تقمصوا رداء البعث، أو شعار القومية، وركبوا كل موجة

سائدة لاستغلالها لصالح طائفتهم، وهذا ديدن غالب النحل الباطلة الماكرة[22].

ثم لقب هؤلاء أنفسهم ف عصرنا بـ «الشيعة»، وهم ف حقيقة الأمر ليسوا بشيعة، بل لا يوجد اليوم عل ظهر الأرض ممن

ينتسب إل التشيع من هو من الشيعة الأول؛ لأن الشيعة المعاصرين لا يمتون للشيعة الأول بصلة.

بل إن الشيعة الأول تركوا لقب الشيعة لما غلب إطلاقه عل الغلاة المخالفين لأهل البيت، كما بين ذلك صاحب «التحفة

الإثن عشرية» فقال: «إن الشيعة الأول تركوا اسم الشيعة لما صار لقبا للروافض والإسماعيلية، ولقبوا أنفسهم بـ أهل السنة

والجماعة»[23]، ومع ذلك فإن لقب «الشيعة» انفردت طائفة الإثن عشرية اليوم باتخاذه لقبا، كما يلقبون أيضا بالجعفرية،

والإمامية، والرافضة، وما سواهم إما زيدية وإما إسماعيلية.

وقد ذهب جملة من الباحثين إل أن لقب الشيعة إذا أطلق اليوم لا ينصرف إلا إليهم[24].

وهؤلاء اتخذوا لأنفسهم مصادر تفصلهم عن الأمة سموها «صحاح الإمامية»[25]، أو «سنة المعصومين»[26]، وه من

جمع الغلاة السابقين، وقد تم اعتماد هذه المصادر من العصر الصفوي إل اليوم.

أب ا علالذين يفضلون علي رون إطلاق لقب «الشيعة» علهديه كانوا يستن ه عنه ومن كانوا علال رض إن شيعة عل

بر وعمر ‐ رض اله عنهما – فيف بهؤلاء؟! كما أثر ذلك عن شريك بن عبد اله حينما سأله سائل: أيهما أفضل أبو بر

أو عل؟ فقال له: أبو بر، فقال السائل: تقول هذا وأنت شيع! فقال له: نعم من لم يقل هذا فليس شيعيا، واله لقد رق هذه

الأعواد عل فقال: ألا إن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بر، ثم عمر، فيف نرد قوله، وكيف نذبه؟ واله ما كان كذابا[27].

تفير الشيعة للرافضة:

ولذلك تجد أعلام الشيعة الأوائل يفرون هؤلاء الروافض ولا يرونهم عل الإسلام، يقول الإمام عبد الرزاق الصنعان الذي يعد

من الشيعة[28]: «الرافض عندي كافر»[29].

ولهذا نقول: إن إطلاق لقب الشيعة ف عصرنا عل الروافض، ودعوى أنهم شيعة لعل رض اله عنه أو لأهل البيت أو لآل

رافضياً يرى ما يراه الروافض، وعل ون علنتيجة خاطئة تخالف إجماع الأمة كلها، وهذه النتيجة أن ي محمد يؤدي إل

رض اله عنه بريء من الرافضة وممن يتسم بالشيعة من الرافضة وممن ينتسب إل شيعة عل من الرافضة، وبريء مما

يعتقده هؤلاء فيه وف بنيه، ولذلك لا بد أن يقال: الرافضة أو الروافض كما سماهم الإمام زيد بن الحسين رض اله عنه، أو

يقال: مدعو التشيع، أو «الرافضة المنسوبون إل شيعة عل»[30]؛ لأنهم ليسوا عل منهج شيعة عل المتبعين له بل هم

أدعياء ورافضة، وهم لم يتبعوا عليا ف الحقيقة، وليس أمير المؤمنين عل ما يعتقدون.

ولخفاء هذه الحقيقة عل كثير من الناس يتعجب بعضهم كيف يون من رواة حديث رسول اله صل اله عليه وسلم شيعة،

ظنا منهم أن الشيعة هم الروافض، كما أن الروافض استغلوا هذا اللبس فادعوا أن منهم رواة لحديث رسول اله صل اله

عليه وسلم[31].

تفريق السلف بين الشيعة والرافضة:

أما سلف الأمة وأئمتها فهم يفرقون بين الشيعة والرافضة، وقد بين ذلك الإمام الذهب ف الميزان غاية البيان فقال: «إن

البدعة عل ضربين، فبدعة صغرى كغلو التشيع، أو كالتشيع بلا غلو، فهذا كثير ف التابعين وأتباعهم مع الدين والورع



والصدق، فلو رد حديث هؤلاء لذهب جملة من الآثار النبوية، وهذه مفسدة بينة، ثم بدعة كبرى كالرفض الامل، والغلو فيه،

والحط عل أب بر وعمر ‐رض اله عنهما‐ والدعاء إل ذلك، فهذا النوع لا يحتج بهم ولا كرامة، وأيضا فما أستحضر

الآن ف هذا الضرب رجً صادقًا، ولا مأمونًا، بل الذب شعارهم، والتقية والنفاق دثارهم، فيف يقبل نقل من هذا حاله؟!

حاشا وكلا، فالشيع الغال ف زمان السلف وعرفهم هو من تلم ف عثمان والزبير، وطلحة، ومعاوية، وطائفة ممن حارب

عليا رض اله عنه وتعرض لسبهم، والغال ف زمننا وعرفنا هو الذي يفر هؤلاء السادة، ويتبرأ من الشيخين فهذا ضال

مفتر»[32].

غلاة الروافض:

وأضيف للام الذهب حقيقة أخرى، وه أن شيعة عصرنا المتبعين لللين والمجلس وأضرابهما ليسوا رافضة أيضا

ًعقائد غلاة الرافضة، فشيعة عصرنا مث الرفض؛ لأن عقائدهم ه بحسب مفهوم الرفض عند السلف، بل هم غلاة ف

يفضلون الأئمة عل الأنبياء، ويجعلون ذلك من ضرورات مذهبهم، حت قال كبيرهم ف هذا العصر: «إن من ضرورات

مذهبنا أن لأئمتنا مقاما لا يبلغه ملك مقرب ولا نب مرسل»[33].

وقد قرر أهل العلم بالمقالات أن هذا المعتقد هو نحلة غلاة الروافض، يقول الإمام عبد القاهر البغدادي: «وزعمت الغلاة من

الروافض أن الأئمة أفضل من الأنبياء»[34]، ويقول القاض عياض: «وكذلك نقطع بتفير غلاة الروافض ف قولهم: إنّ

الأئمة أفضل من الأنبياء»[35].

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «والرافضة تجعل الأئمة الاثن عشر أفضل من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار،

وغلاتهم يقولون إنهم أفضل من الأنبياء»[36].

كما أنهم يعتقدون أن الأئمة يوح إليهم[37]، ويأتيهم أعظم من جبريل وميائيل[38]، وقد نسب الإمام الأشعري هذه المقالة

إل الصنف الخامس عشر من أصناف الغالية من الشيعة ‐ حسب تقسيمه ‐ فهم الذين «يزعمون أن الأئمة ينسخون

الشرائع ويهبط عليهم الملائة، وتظهر عليهم الأعلام والمعجزات ويوح إليهم»[39].

وقد أشار أبو جعفر النحاس (المتوف سنة 338ھ) إل هذه المقالة ولم ينسبها لأحد فقال: «وقال آخرون: باب الناسخ

النب ن إلفر، ثم بين بطلانه بقوله: «لأن النسخ لم يالإمام، ينسخ ما يشاء»[40]. وعد ذلك من عظيم ال والمنسوخ إل

صل اله عليه وسلم إلا بالوح من اله ‐ جل وعز ‐ إما بقرآن مثله عل قول قوم، وإما بوح من غير القرآن[41] فلما

ارتفع هذان بموت النب صل اله عليه وسلم ارتفع النسخ»[42].

وشيخ الإسلام ابن تيمية صنف الشيعة إل ثلاث درجات، شرها الغالية وهم الذين يجعلون لعل شيىا من الألوهية أو يصفونه

بالنبوة، والدرجة الثانية وهم الرافضة، والدرجة الثالثة المفضلة من الزيدية وغيرهم الذين يفضلون عليا عل أب بر وعمر،

ولن يعتقدون إمامتهما وعدالتهما ويتولونهما[43].

.وشيعة عصرنا (باستثناء الزيدية المعتدلين) هم بحسب هذا التقسيم من الدرجة الأول

وقد قرر الحافظ ابن حجر أن علامة الغلو ف الرفض القول بالرجعة، فقال: «التشيع محبة عل وتقديمه عل الصحابة، فمن

قدمه عل أب بر وعمر فهو غالٍ ف تشيعه، ويطلق عليه رافض، وإلا فشيع، فإن انضاف إل ذلك السب أو التصريح

بالبغض فغالٍ ف الرفض، وإن اعتقد الرجعة إل الدنيا فأشد ف الغلو»[44].



روافض عصرنا غلاة عند أسلافهم:

وثمة مفاجأة غريبة وه أن شيعة عصرنا هم من غلاة الرافضة بحسب مقاييس رافضة القرن الرابع، كما قرر ذلك شيخهم

ابن بابويه (المتوف سنة 381هـ) حيث نص ف كتابه «من لا يحضره الفقيه» عل أنّ نف السهو عن النّب صل اله عليه

وسلم هو مذهب الغلاة والمفوضة، يقول: «إنّ الغلاة والمفوضة ‐ لعنهم اله ‐ ينرون سهو النّب صل اله عليه وسلم

التّبليغ؛ لأن الصلاة فريضة كما أن التبليغ فريضة.. وليس سهو النب لاة لجاز أن يسهو فالص يقولون: لو جاز أن يسهو ف

صل اله عليه وسلم كسهونا؛ لأن سهوه من اله عز وجل وإنّما أسهاه اله ليعلم أنّه بشر مخلوق فلا يتّخذ ربا معبودا دونه،

وليعلم النّاس بسهوه حم السهو، وكان شيخنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد يقول: أول درجة ف الغلو نف السهو

د علـوالـر إثبـات سـهو النّـب تصـنيف كتـاب مفـرد فـ ـه عليـه وسـلم ‐ وأنـا أحتسـب الأجـر فـال صـل ‐ عـن النّـب

منريه»[45].

فأنت ترى أن ابن بابويه وهو رئيس الشّيعة ‐ كما يسمونه ‐ ينر عل من نف السهو عن المصطف صل اله عليه وسلم،

فيف بمن هو أقل منه كالأئمة؟! ويعدّ نف السهو علامة الغلو، ويشير إل أن هذا القول من مذاهب الغلاة.. ويلمح إل ما

ينطوي عليه نف السهو من تشبيه المخلوق بالخالق جل شأنه.

ولن شيعة عصرنا يجعلون نف السهو عن الأئمة من ضرورات دينهم[46]، بل إن الخمين ف كتابه «الحومة الإسلامية»

ينف مجرد تصور السهو ف أئمته[47].

شيعة عصرنا ونحلة المشركين:

ولم يقتصر الأمر لدى هؤلاء الغلاة عل ذلك، بل إنهم أعادوا نحلة المشركين ودعوا إل عبادة الأموات من دون اله رب

العالمين، ولذا قرر أهل العلم أنهم أول من أحدث عبادة المشاهد ف أمة محمد صل اله عليه وسلم[48]، ثم صارت كعبتهم

انة، بل بلغ الأمر بهم إلنفوسهم م ه حرمة، وليس له فه الحرام، بل لا يرون بيت البيت ال كربلاء وفضلوها عل العظم

وصفه ف نصوصهم بأنه «ذَنَب متواضع ذليل مهين» لربلاء، ويردد مرجعهم المعاصر مفتخرا بهذه الوثنية الجاهلية هذا

البيت[49]:

ومن حديث كربلا والعبة ***لربلاء بان علْۇ الرتبة

وهو يشير إل حديث لهم وأسطورة من أساطيرهم تقول: «إن اله أوح إل العبة: لولا تربة كربلاء ما فضلتكِ، ولولا ما

تضمه أرض كربلاء ما خلقتكِ، ولا خلقت البيت الذي به افتخرتِ، فقرِي واستقري، وكون ذنبا متواضعا ذليً مهينًا غير

مستنف ولا مستبر لأرض كربلاء، وإلا سخت بكِ وهويت بكِ ف نار جهنم...»[50].

وهذه وثنية ظاهرة، وقبورية شركية، ولهذا قال الإمام محمد بن إبراهيم آل الشيخ: «رافضة هذه الأزمان مرتدون عبدة

أوثان»[51].

ومن هنا يتبين أن هذه الطائفة الت تلقب نفسها بالشيعة ليسوا من الشيعة، بل لا من الرافضة بحسب مفهوم الرفض لدى

السابقين.

الغلو عند الرافضة السابقين أصبح اليوم من ضرورات مذهب المعاصرين:

لقد صدر إقرار خطير من أكبر شيوخهم المعاصرين ف علم الرجال يتضمن الاعتراف بتغير المذهب واتجاهه نحو الغلو.



معرض دفاعه عن المفضل بن عمرو الجعف [52]، وذلك فه الممقانلسان شيخهم المعاصر عبد ال وهذا الإقرار جاء عل

به من قبل بعض علماء الشيعة القدماء من الغلو، حيث قال: «إنا قد بينا غير مرة أن رم أحد غلاة الرافضة‐ فيما رم‐

القدماء الرجل بالغلو لا يعتمد عليه ولا يركن إليه لوضوح كون القول بأدن مراتب فضائلهم ‐يعن الأئمة‐ غلوا عند القدماء،

وكون ما نعده اليوم من ضروريات مذهب التشيع غلوا عند هؤلاء، وكفاك ف ذلك عدُّ الصدوق نف السهو عنهم غلوا، مع أنه

اليوم من ضروريات المذهب، وكذلك إثبات قدرتهم عل العلم بما يأت ‐ أي: علم الغيب ‐ بتوسط جبرائيل والنب غلوا

عندهم، وهو من ضروريات المذهب اليوم»[53].

ولعل هذه الظواهر ه الت دعت الشيخ محب الدين الخطيب ‐ رحمه اله ‐ إل أن يحم بأن مدلول الدين عند الشيعة

أكبر وأحدث كتاب لهم ف ف السالف الذكر، ثم قال: «هذا تقرير علم كلام الممقان هذا الباب إل يتطور، وأشار ف

الجرح والتعديل، يعترفون فيه بأن مذهبهم الآن غير مذهبهم قديما، فما كانوا يعدونه قديما من الغلو، وينبذونه وينبذون أهله

بسبب ذلك صار الآن ‐أي: الغلو‐ من ضروريات المذهب، فمذهبهم اليوم غير مذهبهم قبل الصفويين، ومذهبهم قبل

الصفويين غير مذهبهم قبل ابن المطهر، ومذهبهم قبل ابن المطهر غير مذهبهم قبل آل بويه، ومذهبهم قبل آل بويه غير

مذهبهم قبل شيطان الطاق، ومذهبهم قبل شيطان الطاق غير مذهبهم ف حياة الحسن والحسين وعل بن الحسين»[54].

أخطر تطور جرى ف نحلة الرافضة اليوم:

ولم يدرك محب الدين الخطيب لوفاته ‐رحمه اله‐ أخطر تطور جرى ف الاعتقاد الإمام الإثن عشري، وهو القول بعموم

ولاية الفقيه، والذي طبقته الخمينية لأول مرة ف تاريخ الشيعة الإمامية الإثن عشرية، فنقلت التشيع من خلاله إل دركات

من الغلو والتطرف؛ لأن عقيدة ولاية الفقيه العامة عن المهدي، وتول الفقيه جميع أعمال مهديهم المزعوم يتضمن معتقدات

خطيرة لا يعلمها كثير من المسلمين، ألا وه نقل أعمال مهديهم الموهوم الخطرة إل نائبه الول الفقيه ابتداء من قتل

العرب، إل القتل العام للبشرية، إل هدم الحرمين وتغيير الشريعة ونشر الوثنية وغيرها من بروتوكولاتهم[55]. وهو غلو

تمت معارضته من بعض شيوخ الشيعة أنفسهم، فمنهم من عارض المبدأ، كشريعة مداري[56]، ومحمد جواد مغنية[57]

وغيرهما، ومنهم من نقد أصل المبدأ، كما صنع أحمد الاتب ف كتابه «تطور الفر السياس الشيع من الشورى إل ولاية

الفقيه»، ومنهم من رفض المذهب من أساسه ونقض موارده، كما فعل الإمام الفذ أبو الفضل البرقع ف كتابه «كسر

الصنم».

وكما فعل رئيس المحاكم الإيرانية، والأستاذ ف جامعة طهران ف وقته أحمد السروي حينما أثبت ف كتابه «التشيع

والشيعة» أن هذه النحلة «أكذوبة كبرى» وخرافة من أساطير الماضين، نسج خيوطها بعض المنتفعين، وصدقها بعض

المخدوعين، واستمر ف نشرها وتبنيها ملال الروافض المعممين الذين وجدوا فيها تحقيقًا لشهواتهم، ومصدرا لثرائهم،

ووسيلة لرئاستهم ووجاهتهم، واستخداما لجهلة الشيعة ف تحصيل أغراضهم وتنفيذ مخططاتهم.

توحيد العبادة، ومشركون ف أن يعلم بأن من يطلق عليهم «الشيعة» اليوم ليسوا شيعة، بل هم وثنيون ف ولهذا فإنه ينبغ

باب الإيمان، وخوارج وعيدية ف باب الأسماء والصفات، ومرجئة غلاة ف توحيد الربوبية، ومجسمة ثم جهمية معطلة ف

باب الأسماء والأحام، وسبئية رافضة غلاة ف باب الإمامة والصحابة، وهم أيضا إرهابيون عدوانيون ف علاقاتهم مع

مخالفيهم، وخرافيون ف معتقداتهم، وهم خوارج لا يرون لول أمر بيعة مهما كان صلاحه وعدله إلا أن يون «الول الفقيه»،

العلاقات الاجتماعية باسم المتعة، ولصوص أموال ف فرون المسلمين أحياء وأمواتًا، ومزدكية إباحية ففيريون يوت

الاستيلاء عل أموال أتباعهم باسم الخمس.



فمذهبهم مستقر لل شذوذات الفرق، وانحرافات الأديان، وضلالات الملل والنحل.

والضابط الدقيق لمعرفتهم اليوم، والتفريق بينهم وبين غيرهم من فرق الشيعة هو أن كل من يعتمد ف تلق دينه عل ما

يسمونه بـ«المصادر الأربعة المتقدمة»[58] و«المصادر الأربعة المتأخرة»[59]، أو «صحاح الإمامية الثمانية»، أو ما يسميه

الدستور الإيران ف مادته الثانية بـ«سنة المعصومين»[60]، ويؤمن بجميع ما جاء فيها فهو ليس من الشيعة، بل لا من

الرافضة، بل هم الامتداد التاريخ والعقدي للسبئية، فالسبئية ه الاسم الأقدم، والإثنا عشرية ه الاسم الأحدث لحقيقة

واحدة، ولا يوجد ف عصرنا شيعة؛ لأن ما ف هذه المصادر ه عقيدة غلاة الروافض المشركين والمجوس الصفويين،

وعل وشيعته منهم براء، ولا يوجد اليوم عل وجه الأرض سوى غلاة الروافض، باستثناء زيدية اليمن المعتدلين غير الحوثية

أتباع الجارودية ممن سلك مسلك هؤلاء الصفويين.

الرافضة ليسوا من الإسلام ف شء:

بل إنهم ليسوا من الإسلام ف شء قال الإمام مالك: «الذي يشتم أصحاب النب صل اله عليه وسلم، ليس لهم اسم ‐ أو

قال ‐: نصيب ف الإسلام »[61].

وقال ابن كثير ‐ عند قوله سبحانه ‐: {محمدٌ رسول اله والَّذِين معه اشدَّاء علَ الْفَّارِ رحماء بينَهم تَراهم ركعا سجدًا

جخْرا عرزك نجِيلالا ف مثَلُهمو اةرالتَّو ف مثَلُهكَ مودِ ذَلجثَرِ السا نهِم موهۇج ف ماهيمانًا سورِضو هال نم ًتَغُونَ فَضبي

شَطْاه فَآزَره فَاستَغْلَظَ فَاستَوى علَ سوقه يعجِب الزراعَ ليغيظَ بِهِم الْفَّار..} [الفتح:92] قال: «ومن هذه الآية انتزع الإمام

مالك ‐ رحمة اله عليه ‐ وف رواية عنه بتفير الروافض الذي يبغضون الصحابة رض اله عنه، قال: لأنهم يغيظونهم ومن

غاظ الصحابة رض اله عنه فهو كافر لهذه الآية، ووافقه طائفة من العلماء عل ذلك»[62].

وقال الإمام أحمد: «من شتم أخاف عليه الفر مثل الروافض، ثم قال: من شتم أصحاب النب صل اله عليه وسلم لا نأمن

أن يون قد مرق عن الدين»[63].

ـر وعمـر وعائشـة؟ قـال: «مـا أراه علــه عمـن يشتـم أبـا بـر المـروذي قـال: سـألت أبـا عبـد الب وروى الخلال عـن أبـ

الإسلام»[64].

قال الإمام البخاري: «ما أبال صليت خلف الجهم والرافض، أم صليت خلف اليهود والنصارى، ولا يسلم عليهم ولا

يعادون ولا يناكحون ولا يشهدون ولا تؤكل ذبائحهم»[65].

وقال الإمام أبو حامد الغزال: «فلو صرح مصرح بفر أب بر وعمر ‐ رض اله عنهما ‐ فقد خالف الإجماع وخرقه، ورد

ما جاء ف حقهم من الوعد بالجنة والثناء عليهم والحم بصحة دينهم وثبات يقينهم وتقدمهم عل سائر الخلق ف أخبار

كثيرة..» ثم قال: «فقائل ذلك إن بلغته الأخبار واعتقد مع ذلك كفرهم فهو كافر.. بتذيبه رسول اله صل اله عليه وسلم،

فمن كذبه بلمة من أقاويله فهو كافر بالإجماع»[66].

ولما قال الإمام النووي: «إنّ المذهب الصحيح المختار الذي قاله الأكثرون والمحققون أنّ الخوارج لا يفرون كسائر أهل

البدع»[67].

استدرك عليه الشيخ ملا عل القاري قائً: «قلت: وهذا ف غير حق الرافضة الخارجة ف زماننا فإنهم يعتقدون كفر أكثر

الصحابة فضً عن سائر أهل السنة والجماعة، فهم كفرة بالإجماع بلا نزاع»[68].



فهو يشير بقوله: «الخارجة ف زماننا» إل أن الرافضة يتطور مذهبها ويتغير، وأن متأخري الرافضة ليسوا كسابقيهم، وأن

رافضة زمانه غير الرافضة الذين تحدث عنهم النووي وغيره من أهل العلم.

وقال القاض أبو يعل: «وأما الرافضة فالحم فيهم.. إنْ كفر الصحابة، أو فسقهم بمعن يستوجب به النار فهو كافر»[69].

ويذكر الرازي أنّ أصحابه من الأشاعرة يفرون الروافض من ثلاثة وجوه:

أولها: أنهم كفروا سادات المسلمين، وكل من كفر مسلما فهو كافر؛ لقوله صل اله عليه وسلم: «من قال لأخيه: يا كافر فقد

باء بها أحدهما»[70] فإذن يجب تفيرهم.

ا للرسول صلذيبفيرهم تون ته عليه وسلم بالثناء عليهم وتعظيم شأنهم، فيال ا نص الرسول صلوثانيها: أنهم كفروا قوم

اله عليه وسلم.

وثالثها: إجماع الأمة عل تفير من كفر سادات الصحابة[71].

قال ابن تيمية: «من زعم أن الصحابة ارتدوا بعد رسول اله عليه الصلاة والسلام إلا نفرا قليً لا يبلغون بضعة عشر نفسا، أو

إنهم فسقوا عامتهم، فهذا لا ريب أيضا ف كفره؛ لأنه مذب لما نصه القرآن ف غير موضع من الرض عنهم والثناء عليهم.

بل من يشك ف كفر مثل هذا فإن كفره متعين، فإن مضمون هذه المقالة أن نقلة التاب والسنة كفار أو فساق، وأن هذه

الآية الت ه: {كنتُم خَير امة اخْرِجت للنَّاسِ} [آل عمران 110] وخيرها هو القرن الأول، كان عامتهم كفارا، أو فساقًا،

ومضمونها أن هذه الأمة شر الأمم»، وقال أيضا: «من زعم أن القرآن نقص منه آيات وكتمت، أو زعم أن له تأويلات باطنة

تسقط الأعمال المشروعة، فلا خلاف ف كفرهم»[72].

وقال الإمام الشوكان: «إن أصل دعوة الروافض كياد الدين، ومخالفة شريعة المسلمين. والعجب كل العجب من علماء

الإسلام، وسلاطين الدين، كيف تركوهم عل هذا المنر البالغ ف القبح إل غايته ونهايته، فإن هؤلاء المخذولين لما أرادوا رد

هذه الشريعة المطهرة ومخالفتها طعنوا ف أعراض الحاملين لها، الذين لا طريق لنا إليها إلا من طريقهم، واستزلوا أهل

العقول الضعيفة بهذه الذريعة الملعونة، والوسيلة الشيطانية، فهم يظهرون السب واللعن لخير الخليقة، ويضمرون العناد

للشريعة، ورفع أحامها عن العباد.

وليس ف البائر أشنع من هذه الوسيلة إلا ما توسلوا بها إليه، فإنه أقبح منها، لأنه عناد له عز وجل ولرسوله صل اله عليه

وسلم ولشريعته.

فان حاصل ما هم فيه من ذلك أربع كبائر كل واحدة منها كفر بواح:

الأول: العناد له عز وجل.

والثانية: العناد لرسوله صل اله عليه وسلم.

والثالثة: العناد لشريعتهم المطهرة ومحاولة إبطالها.

والرابعة: تفير الصحابة رض اله عنه، الموصوفين ف كتاب اله سبحانه بأنهم أشداء عل الفار، وأن اله تعال يغيظ بهم

الفار، وأنه قد رض عنهم، مع أنه قد ثبت ف هذه الشريعة المطهرة أن من كفَّر مسلما كفر كما ف الصحيحين وغيرهما

من حديث ابن عمر أن النب صل اله عليه وسلم قال: «إذا قال الرجل لأخيه: يا كافر، فقد باء بهما أحدهما، فإن كان كما



قال وإلا رجعت عليه»[73].

وبهذا يتبين أن كل رافض خبيث يصير كافرا بتفيره لصحاب واحد، فيف بمن كفر كل الصحابة، واستثن أفرادا يسيرة

تغطية لما هو فيه من الضلال عل الطَّغام الذين لا يعلقون الحجج؟!»[74].

قلت: هذا حم أئمة الإسلام عل هؤلاء الروافض، ومما ينبغ أن يعلم أن من تظاهر منهم بالإسلام وإنار ما ف مصادرهم

من كفر وضلال وهو مؤمن بها ف الباطن فإن حمه حم المنافقين، يعامل عل الظاهر واله يتول السرائر.

ومن جاهر بهذا الفر معتقدًا ومؤمنًا به فهو كافر.

لن يجب مراعاة منهج أهل السنة ف التفير، وهو «أن هذه الأقوال الت يقولونها والت يعلم أنها مخالفة لما جاء الرسول

صل اله عليه وسلم ه كفر، وكذلك أفعالهم الت ه من جنس أفعال الفار بالمسلمين ه أيضا كفر.. لن تفير الواحد

المعين من أهل القبلة والحم بتخليده ف النار موقوف عل ثبوت شروط التفير، وانتفاء موانعه؛ فإنا نطلق القول بنصوص

الوعد والوعيد والتفير والتفسيق ولا يحم للمعين بدخوله ف ذلك العام حت يقوم فيه المقتض الذي لا معارض له، ولهذا

لا يفر العلماء من استحل شيىا من المحرمات لقرب عهده بالإسلام أو لنشأته ببادية بعيدة، فإن حم الفر لا يون إلا بعد

بلوغ الرسالة، ومن هؤلاء من لا يون بلغته النصوص المخالفة لما يراه، ولا يعلم أن الرسول بعث بذلك، فيطلق أن هذا القول

كفر، ويفر من قامت عليه الحجة الت يفر تاركها دون غيره»[75].

 

-----------------------

[1] «الفصل» (2/273)، وانظر: «الخطط» (2/362).

[2] «منهاج السنة النبوية» (1/11).

[3] انظر: «جمهرة اللغة» 3(/63)، «تهذيب اللغة» (3/61)، «الصحاح» (3/1240).

ــه ــد ال ــد حمي ــية» محم ــائق السياس ــة الوث ــبري» (5/53-54)، «مجموع ــاريخ الط ــر: «ت ــدينوري (ص:194-196)، وانظ ــوال» لل ــار الط [4] «الأخب

(ص:282-281).

[5] هذا جزء من حديث طويل ف صحيح مسلم ف باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه أو مرض: 2/168-170، وانظر: منهاج السنة: 2/67 (تحقيق د.

محمد رشاد سالم).

.(2/197) «[6] «تاريخ اليعقوب

[7] «لسان العرب» مادة: شيع.

[8] «الميراث عند الجعفرية» محمد أبو زهرة (ص:22).

[9] «نشأة الفر الفلسف» عل سام النشار (2/35).

[10] انظر: «الحور العين» لنشوان الحميري (ص:179)، «المنية والأمل» لابن المرتض (ص:81).

[11] انظر: «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية» (3/153)، «فتح الباري» (7/34).

[12] «المنتق» (ص:360 ‐ 361).

[13] «منهاج السنة» (2/60) تحقيق: رشاد سالم.



[14] لقب الأمير لا يختص بعل رض اله عنه، بل كل من يتول عل المسلمين من ولاة الأمر يستحق هذا اللقب، أما قصره عل عل رض اله عنه

فهو لوثة رافضية ترجع إل إنارهم لإمامة عمر رض اله عنه؛ لأنه أول من تسم بأمير المؤمنين، ولذلك جاء ف مصادرهم: عن أب عبد اله ‐ عليه

السلام ‐ أنه سأله رجل عن القائم يسلم عليه بإمرة المؤمنين؟ قال:«لا، ذاك اسم سم اله به أمير المؤمنين ‐ عليه السلام ‐، لم يسم به أحد قبله، ولا

يتسم به بعده إلا كافر» (الاف 1/411-412، وسائل الشيعة 10/470، بحار الأنوار 24/211)، وقالوا أيضا: «دخل رجل عل أب عبد اله ‐ عليه

السلام ‐ فقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين، فقام عل قدميه فقال: مه! هذا اسم لا يصلح إلا لأمير المؤمنين، سماه اله به، ولم يسم به أحد غيره

فرض به إلا كان منوحا، وإن لم ين ابتل به؛ ابتل به» (وسائل الشيعة 10/469-470، بحار الأنوار 37/331).

[15] «مختصر التحفة الإثن عشرية» (ص:3).

[16] »الوشيعة« (ص:230).

[17] أخرجه البخاري ح (3713).

[18] أخرجه مسلم ح (1759).

[19] «العقيدة الواسطية» (ص118).

[20] يقول أبو الحسن الأشعري: «وإنما سموا رافضةً لرفضهم إمامة أب بر وعمر» (مقالات الإسلاميين: 1/89، وانظر أيضا ف سبب التسمية

بالرافضة: الشهرستان/ الملل والنحل: 1/155، الرازي/ اعتقادات فرق المسلمين والمشركين ص77، والإسفرايين/ التبصير ف الدين ص34:،

الجيلان/ الغنية: 1/76، ابن المرتض/ المنية والأمل ص:21).

بن أب بن الحسين بن عل ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية قول الأشعري هذا وعقب عليه بقوله: «قلت: الصحيح أنهم سموا رافضة لما رفضوا زيد بن عل

طالب لما خرج بالوفة أيام هشام بن عبد الملك» (منهاج السنة: 2/130). وهذا الرأي لابن تيمية يعود لرأي الأشعري؛ لأنهم ما رفضوا زيدًا إلا لما أظهر

مقالته ف الشيخين ومذهبه ف خلافتهما.

ثم أرادوا تطييب نفوس أتباعهم بتحسين هذا الاسم لهم، فعقد شيخهم المجلس ف «بحار الأنوار» بابا بعنوان «باب فضل الرافضة وفضل التسمية بها»،

وذكر فيه أربعة أحاديث من أحاديثهم الت ينسبونها كذبا لبعض آل البيت، وكلها تمدح اسم الرافضة وتثن عل من تسم به، وتحض عل التسم به،

بل وصل بهم المبالغة والغلو إل القول بأن اله هو الذي سماهم بهذا الاسم. (انظر: بحار الأنوار 97-68/96).

[21] انظر: «الملل والنحل» (1/174).

ه صلكفرهم تسموا بـ«الأحمدية»؛ لإيهام الناس أنهم يتبعون رسول ال حقيقة معتقدهم، وأجمعوا عل [22] كما فعل القاديانيون حين وقف الناس عل

اله عليه وسلم الذي اسمه أحمد، وهم يريدون أحمدهم ميرزا غلام القاديان الدجال.

[23] »التحفة الإثنا عشرية« (ص:25-26) (مخطوط).

[24] انظر: «دائرة المعارف الإسلامية» (14/68)، «مستدرك الوسائل» (3/311)، «روح الإسلام» لأمير عل (2/92)، «أصل الشيعة وأصولها»

(ص92)، «الشيعة ف التاريخ» للعامل (ص43)، «الغلو والفرق الغالية» (ص82)، «أصول الدين وفروعه عند الشيعة» لأحمد زك تفاحة (ص21)،

«الشيعة والتشيع» لإحسان إله ظهير (ص 9)، «مجلة كلية الدراسات الإسلامية» (العدد الأول، 1387هـ ص 35).

[25] »منهاج عمل للتقريب« (مقال للرافض محمد الحائري ضمن كتاب الوحدة الإسلامية: ص 233).

[26] «الدستور الإسلام لجمهورية إيران» (ص:20).

[27] «منهاج السنة» (1/7-8) تحقيق د. محمد رشاد سالم، وانظر: عبد الجبار الهمدان/ تثبيت دلائل النبوة: 1/63. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وقد

روي عن عل من نحو ثمانين وجها أنه قال عل منبر الوفة: خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بر وعمر، ورواه البخاري وغيره». انظر: منهاج السنة:

4/137، وقد جاء ذلك ف كتب الشيعة أيضا. (انظر: تلخيص الشاف: 2/428 عن إحسان إله ظهير: الشيعة أهل البيت ص: 52).

[28] هو الحافظ البير عالم اليمن أبو بر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري الصنعان، الثقة، الشيع، توف سنة إحدى عشرة ومائتين (انظر: سير

أعلام النبلاء 9/563).



[29] »سير أعلام النبلاء« (14/178).

[30] «منهاج السنة» (3/389)، تحقيق د. محمد رشاد سالم.

[31] انظر: «المراجعات» لعبد الحسين الموسوي (ص52-49).

[32] «ميزان الاعتدال» (1/5-6)، وانظر: «لسان الميزان» لابن حجر (10-1/9).

[33] «الحومة الإسلامية» (ص52:).

[34] «أصول الدين» (ص:298).

[35] «الشفا» (2/290).

[36] «منهاج السنة» (1/177) الطبعة الأميرية.

[37] انظر: «بحار الأنوار» (17/155، 54/237)، «أصل الشيعة» (ص:101).

[38] «بحار الأنوار» (26/358)، «بصائر الدرجات» (ص:63).

[39] «مقالات الإسلاميين» (1/88).

[40] «الناسخ والمنسوخ» (ص:8).

[41]  يعن سنة المصطف صل اله عليه وسلم قال تعال : {وما ينْطق عن الْهوى، انْ هو الا وح يوح} [النجم، آية:4-3].

[42] «الناسخ والمنسوخ» (ص:9-8).

[43] «التسعينية» (ص:40) ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام، المجلد (5) ط. كردستان 1329هـ.

[44] هدي الساري مقدمة فتح الباري: ص459.

[45] «من لا يحضره الفقيه» (1/234).

[46] انظر: «تنقيح المقال» (3/240).

[47] «الحومة الإسلامية» (ص:91).

[48] انظر: «الرد عل الأخنائ» (ص:47).

[49] هو محمد حسين آل كاشف الغطاء ف كتابه: «الأرض والتربة الحسينية» (ص:55–56).

[50] «وسائل الشيعة» (14/515)، «بحار الأنوار» (98/107).

[51] «فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ» (8/ 189).

[52] عبد اله بن محمد حسن الممقان، من كبار شيوخ الشيعة، ولد بالنجف سنة (1290هـ) وتوف بها سنة (1351هـ) ومن كتبه: تنقيح المقال ف علم

الرجال ف ثلاثة مجلدات (معجم المؤلفين 6/116).

[53] «تنقيح المقال» (3/240).

[54] «هامش المنتق» ( ص193).

[55] انظر: «ولاية الفقيه الخطر الأكبر المجهول» للباحث، منشور بمجلة البيان العدد (333).

[56] انظر: «الخمين بين الدين والدولة» (ص144) وما بعدها.



[57] انظر: «الخمين والدولة الإسلامية» (ص59).

[58] أول هذه المصادر وأصحها عندهم «الاف» لمحمد بن يعقوب اللين، ثم كتاب: «من لا يحضره الفقيه» لشيخهم المشهور عندهم بالصدوق

.جعفر محمد بن الحسن الطوس ام» و«الاستبصار» لشيخهم المعروف بـ«شيخ الطائفة» أبثم «تهذيب الأح ،محمد بن بابويه القم

[59] وه: كتاب «الواف» لشيخهم محمد بن مرتض المعروف بملا محسن الفيض الاشان، و«بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار»

لشيخهم محمد باقر المجلس، و«وسائل الشيعة إل تحصيل مسائل الشريعة» تأليف شيخهم محمد بن الحسن الحر العامل، و«مستدرك الوسائل»

.لحسين النوري الطبرس

[60] انظر: «الدستور الإيران» (ص: 16-15).

[61] «السنة» للخلال (2/557)، قال محققه: «إسناده صحيح».

[62] «تفسير ابن كثير» (4/219).

[63] «السنة» للخلال (2/558).

[64] «السنة» (2/557)، قال محقق الرسالة: «إسناده صحيح»، وانظر: «شرح السنة» لابن بطة ص161، «الصارم المسلول» ص571.

[65] «خلق أفعال العباد» (ص125).

[66] «فضائح الباطنية» (ص149).

[67] «شرح النووي عل صحيح مسلم» (2/50).

[68] «مرقاة المفاتيح» (9/137).

[69] «المعتمد» (ص:267).

[70] أخرجه البخاري (6104)، ومسلم (111).

[71] «نهاية العقول» الورقة 212 (مخطوط).

[72] «الصارم المسلول» (ص:587-586).

[73] سبق تخريجه.

[74] «نثر الجوهر عل حديث أب ذر» الورقة: 15-16 (مخطوط).

[75] «مجموع الفتاوى» (28/500-501)، وانظر لتفصيل هذه المسألة: « مجموع الفتاوى» (12/466) وما بعدها، (23/345) وما بعدها.

 

 

 مجلة البيان العدد  339

المصادر:


