
الحرية، وما أدراك ما الحرية، كم تطايرت لأجلها الرؤوس، وسع لنيلها واستردادها من مغتصبيها عظَماء النفوس، وكم

استُغلَّت من قبل مرض النفوس، فدغدغوا بها عواطف الناس ودلُّوهم عل طريق أوهموهم أنه طريق الحرية، متناسين أنه

أقرب طريق للغرق ف أوحال العبودية..

نحن أحرار، فلماذا لا نبق أحراراً وقد ولدتنا أمهاتنا كذلك؟ فما ه الحرية المنشودة الت يحق لنا أن نسع إليها، وندافع

عنها، ونقف ف وجه من يقف سدَّاً ف طريقها؟ وهل هناك حرية مطلقة من كل قيد؟

1ـ كل حرية لا بدَّ أن تقيِدها قيود، فليس هناك حرية مطلقة، فمن حرية مقيدة بالقوانين الوضعية، أو مقيدة بحرية الناس

كمن يقول: (حريتك تنته عند حرية الآخرين)، وهذا اللام ليس صحيحاً عل إطلاقه لأنه قد يفهم منه أنه لو فعل أحد

معصية فلا مانع منه لأنه لم يعتدِ عل اثنان عل معصية منفرداً من غير أن يضر بإنسان فلا مانع من ذلك، أو لو تراض

حرية أحد من الناس، فالصواب أن يقال: حريتك تنته عند حدود اله، وليس عند حرية الآخرين.

2ـ فإذا كانت الحرية لا يمن إلا وأنْ تون مقيدةً، فمن الحماقة أن يرض الإنسان لنفسه أن يون مقيداً لقانون بشري أو

لفرد من الناس، ويأب أن يون عبداً له لا يقيده إلا شرع اله، فشتان بين من يون خاضعاً لقانون بشري وبين من يون

خاضعاً لأحام اله ‐ تعال ‐، وشتان بين من يون عبداً له وبين من يون عبداً لغيره، فمن استبر عن عبودية اله

الخالق، غرق ف عبوديات الهوى والمخلوقين.

أيتون عبيداً لأهوائنا وشهواتنا، {أرذلك، فلا ن بأيدينا إل بأن يستعبدنا أحد من الناس فعلينا أن لا نسع فإذا كنا لا نرض

.{يلاكو لَيهونُ عَت فَأنتا ،اهوه :هلَهاتَّخَذَ ا نم

3ـ إن كثيراً من الناس يغفل عن أهم ما يفل له حريته ويحققها له، ولا يمن لأحد أن يون حائلا بينه وبين هذه الحرية، ألا

وه حرية القلب، فليس لأحدٍ من الناس كائناً من كان سلطانٌ عل قلبه، فمن أصاب هذه الحرية فهو حر وإنْ كبله أعداؤه

بالقيود وأحاطوه بأسوار السجون والمعتقلات، مما عبر عنه الأستاذ سيد قطب ‐ رحمه اله ‐ بقوله:

أخ أنت حر وراء السدُود *** أخ أنت حر بتلكَ القُيود

إذا كنت باله مستَعصما *** فماذا يضيركَ كيدُ العبِيد

الطريق إل الحرية
اتب : عمر عبد المجيد البيانونال

التاريخ : 4 إبريل 2012 م

المشاهدات : 8533



4ـ فالطريق إل الحرية هو تحقيق العبودية له ‐ تعال ‐، والتحرر مما سواه، فمت تحققت هذه العبودية له، صار الإنسان

حراً مستغنياً باله عما سواه، فلا يعلق نفعه أو ضره بأحد من الخلق، ولا يون مستعبداً لمصلحة دنيوية، ولا يون أسيراً

لشهوة من شهوات نفسه، فلما ازددت تحققاً بعبودية اله ابتعدت عن عبودية المادة والطواغيت.

حرية القلب أن يعلّق المؤمن قلبه باله ‐ سبحانه ‐ ويون حاله كما قيل:

الب مودادِه لبفح ***الب نع النَّاس فْترص

آمال لَّقتبه ع ***معتصم هال لبوح

الس عنهم اً *** فإنى طُررالو جري نوم

فلا وجه لذي جاه *** ولا ميل لذِي مالِ

ء بعد ذلك، فماذا خسر من رضن أن تدركه ولا يضرك شه يمدرك ولن يفيدك شيئاً، ورضا الن أن يالناس لا يم فرض

اله عنه؟ وماذا يسب من سخط اله عليه؟

.{دِهبى بِعرسانَ الَّذِي احبس} :ه ‐ عليه الصلاة والسلام ‐ بقولهه نبيأشرف الأوصاف، ولهذا وصف ال ه هوالعبودية ل

فعندما يتحقق المؤمن بفقره إل اله يون عزيزاً باله غنياً عما سواه، وكيف يون فقيراً من مولاه له ما ف السماوات وما

ف الأرض وما بينهما وما تحت الثرى؟ أم كيف يون ذليلا من كان اله العظيم العزيز معه؟!

فالناس من خوف الفقر ف فقر، ومن خوف الذل ف ذل، أما من خاف اله فهو ف غن وف عز.

وهل هناك أعظم من هذا الفضل الجزيل الذي جاء ف الحديث القدس الذي يرويه النب ‐ عليه الصلاة والسلام ‐ عن ربِه:

ألَننْ ساا وبِه مشي الت رِجلَها وبِه بطشي الت دَهوي ،بِه ربصالذِي ي هرصوب ،بِه عسمالذِي ي همعس نتك بتُهحبفَإذَا ا))

لاعطينَّه ولَئن استَعاذَن لاعيذَنَّه)) رواه البخاري.

فالغاية البرى الت ينبغ أن تون حاضرةً عند كل مسلم، وتون كل أعماله تصب فيها ه: الوصول إل مرضاة اله ‐

تعال ‐، فه الت توصله إل أعل المراتب، وترفعه إل أعل المنازل.

اله قصدي وهذا الونُ أجمعه *** لم يستثر رغباً ف النَّفْسِ أو رهبا

إن نلت مرضاتَه فالشَّمس دونَ يدي *** فيف أقبل ف آمال الشُّهبا

ه ‐ تعالإطار العبودية ل ن فما نريده ول أن نعمل كل اعتزال الدنيا وإهمال العمل فيها، وإنما تعن 5ـ هذه الحرية لا تعن

‐، فلا تُبعدُنا الدنيا عن ديننا بل تون الدنيا مزرعةً لنا، نزرع ما نريد أن نلقاه ف الآخرة.

6ـ من لوازم العبودية له: عدم التماس رضا المخلوقين بسخط اله، والجهر بالحق وعدم المداهنة لأحد من الخلق، وعدم

الركون إل الظالمين.

فمن أيقن أن الأرض ومن عليها، والعالم كله بما فيه من أفلاك وكواكب ومجرات، مسخَّر له ‐ تعال ‐ طوعاً أو كرهاً،

خاضع لمشيئته وإرادته، فيف يمن له أن يداهن أحداً من الخلق أو يرجو النفع عنده ويخاف الضر منه؟!

7ـ الذي يريد رضا اله لا ينتظر من الناس جزاء ولا شوراً، ولا يبحث عن الجاه والشهرة، ويون متواضعاً له، يحب أن

ينادى باسمه، فلا تراه مولعاً بتفخيم نفسه بالألقاب العلمية ويغضب إذا لم يذكر بها، بل إن بعضهم قد يضيف ألقاباً لنفسه فلا

يتف بذكر رتبته العلمية، ولا يذكر اسمه إلا مسبوقاً بتلك الألقاب!

وما أكثر ما يلبِس الإنسان عل نفسه أنه يريد رضا اله وخدمة الإسلام والمسلمين، لنه لو تأمل ف نفسه وف بعض

ه يعلم السره، فالالنفس لن ينفعها شيئاً عند ال تصرفاته لعلم أنه يريد خدمة نفسه وليس خدمة الإسلام، والتلبيس عل



وأخف، فعل المسلم أن يتَّهم نيته ويحاسب نفسه ف أعماله وتصرفاته.

8ـ لا يستثر شيئاً من عمله أو يفتخر به، فهو يعلم رضا من يطلب، وف أيِ ثوابٍ يرغب، ومن أيِ عذابٍ يرهب. ويعلم أنَّ

اله ‐ تعال ‐ هو الذي وفقه لهذا العمل وسخره ف طاعته فالفضل له وحده.

9ـ يفرح بنجاح غيره ممن يخدم الإسلام ف جانب من جوانبه، لأنه يساعده ف مهمته ويعينه عل عمله، فلا يتعامل معه وكأنه

منافس له ف تجارة دنيوية يخاف أن يسدَ عليه بضاعته.

أسأل اله العظيم أن يجعلنا جميعاً متحققين بعبوديته لا نخضع إلا له ‐ سبحانه ‐، عزيزين بدينه وطاعته، فقراء إليه أغنياء

.(البفلا ا َعل ببِكَ غَض ني إنْ لَم) :ما سواه، لسان حالنا عن كل

ابضغ والأنام رِيرةٌ *** وليتكَ ترضفليتكَ تحلُو والحياةُ م

ابخَر العالمين وبين وبين *** وبينكَ عامر الذي بين وليت

الترابِ تراب الذي فوق لوك *** نِيه لفال منكَ الود حإذا ص

وصلَّ اله عل سيِدنا محمد وعل آله وصحبه وسلَّم تسليماً كثيراً، والحمدُ له ربِ العالمين.

 

 

رابطة العلماء السوريين 

المصادر:


