
مقدمة عن مانة أهل العلم ف الإسلام

الحمد له، والصلاة والسلام عل رسول اله، وبعد:

فإنَّ لأهل العلم مانة هامة ف الإسلام، فهم ورثة الأنبياء، وحملة العلم إل من بعدهم، وهم أئمة الهدى، ومصابيح الدج، بهم

ينتشر العلم، ويزول الجهل، فهم كما وصفهم الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐: (يرِث هذَا الْعلْم من كل خَلَفٍ عدُولُه, ينْفُونَ

.أخرجه البيهق (ينالْغَال رِيفتَحو ,ينلطبالْم الحانْتو ,ينلاهالْج وِيلتَا نْهع

 

وهم الذين امرنا بالرجوع إليهم وسؤالهم ف المدلهمات والخطوب، كما قال تعال: {فَسىلُوا اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ}

تَنْبِطُونَهسي الَّذِين همللَع منْهرِ مما ولا لاولِ وسالر َلا وهدر لَوو وا بِهذاعفِ اوِ الْخَوا نما نم رما مهذا جاءاوقال: {و

منْهم ولَولا فَضل اله علَيم ورحمتُه لاتَّبعتُم الشَّيطانَ الا قَليلا} [النساء: 83].

:قُولي ،لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر تعماصِ قال: سالْع نرِو بمع نب هدِ البغيرهم الضلالة والانحراف، فعن ع فإنَّ ف

ا، اتَّخَذَ النَّاسمالكْ عتْري ذَا لَما َّتح ،اءلَمضِ الْعبِقَب لْمالْع قْبِضي نَلالنَّاسِ، و نم هنْتَزِعا ياعزانْت لْمالْع قْبِضي  هنَّ الا)

نقاش هادئ حول فر دولة الإسلام ف العراق والشام (3) موقف تنظيم (الدولة) من أهل العلم
الاتب : محتسب الشام

التاريخ : 5 ديسمبر 2013 م

المشاهدات : 17692



رؤوسا جها، فَسئلُوا فَافْتَوا بِغَيرِ علْم، فَضلُّوا واضلُّوا) متفق عليه.

بذَا ذَهفَا ،هلَتمح قَاءب لْمالْع قَاءبدًى، وه ف ضِ، فَالنَّاسرا ا فياقب لْمالْع اما دمم: "وجامع العلوم والح قال ابن رجب ف

.لِ" انتهَالض ف النَّاس قَعو ،بِه قُومي نمو لَتُهمح

وقال النووي ف شرحه لصحيح مسلم: "هذا الحديث يبيِن أنَّ المراد بقبض العلم ف الأحاديث السابقة المطلقة ليس هو

.مون بجهالاتهم فيضلون ويضلون" انتهيح ن معناه أنَّه يموت حملته ويتخذ الناس جهالامحوه من صدور حفاظه، ول

لذا فقد اهتم أهل السنة والجماعة ببيان من يؤخذ عنه العلم ممن لا يؤخذ عنه، ومن أقوالهم ف ذلك:

فعن ابِ اميةَ اللَّخْم: انَّ النَّبِ ‐صلَّ اله علَيه وسلَّم‐ قَال: (انَّ من اشْراط الساعة ثََثَةً: احدَاهن انْ يلْتَمس الْعلْم عنْدَ

اصاغرِ) أخرجه الطبران ف المعجم البير. قال ابن المبارك: الأصاغر من أهل البدع.

وعن عبد اله بن مسعود رض اله عنه:( يزال النَّاس بِخَيرٍ ما اخَذُوا الْعلْم عن اكابِرِهم، وعن امنَائهِم، وعلَمائهِم, فَاذَا

اخَذُوه من اصاغرِهم وشرارِهم هلَوا) أخرجه البيهق ف المدخل إل السنن البرى.

وعن محمدِ بن سيرِين رحمه اله قَال: "انَّ هذَا الْعلْم دِين، فَانْظُروا عمن تَاخُذُونَ دِينَم" رواه مسلم.

،مدِيثُهخَذُ حوفَي نَّةالس لها َلا نْظَرفَي ،مَالوا لَنَا رِجمتْنَةُ، قَالُوا: ستِ الْفقَعا ونَادِ، فَلَمسا نلُونَ عاسونُوا يي وعنه قال: "لَم

وينْظَر الَ اهل الْبِدَع فََ يوخَذُ حدِيثُهم" رواه مسلم.

و قال البربهاري رحمه اله :ف شرح السنة: " والمحنة ف الإسلام بدعة، وأما اليوم فيمتحن بالسنة، لقوله: إن هذا العلم دين

فانظروا عمن تأخذون دينم، ولا تقبلوا الحديث إلا ممن تقبلون شهادته فتنظر، إن كان صاحب سنة له معرفة صدوق كتبت

.عنه وإلا تركته" انته

وقال النووي ‐رحمه اله‐ : ف التبيان ف آداب حملة القرآن: "ولا يتعلم إلا ممن تملت أهليته، وظهرت ديانته وتحقَّقت

معرفته، واشتهرت صيانته؛ فقد قال محمد بن سيرين ومالك بن أنس وغيرهما من السلف هذا العلم دين فانظروا عمن

.م" انتهتأخذون دين

دَمع نم لصا َلاقٍ عب مالْح ف وفَه اءلَمالْع دْ لَهشْهي ذَا لَما مالالْعالإعتصام : "و ه‐ فرحمه ال‐ وقال الإمام الشاطب

ف قْدَاما اريشَكٍّ، فَاخْت َلع وا لْمالْع دَمع نم ينقي َلع وفَه او ،بِه ا شَهِدَ لَهم هنَفْس نم وه لَمعيو هرغَي يهدَ فشْهي َّتح لْمالْع

.ى" انتهوالْه اعبّبِات ونُ اي  امجحا َلع نالَتَيالْح ناتَيه

َّلص‐ هولِ السدِيثِ رح نانَ ما كم انْظُر" :مزح نرِ بب ِبا َلا تَبزِيزِ كدِ العبن عر بمصحيحه أنَّ ع وعلَّق البخاري ف

اله علَيه وسلَّم‐ فَاكتُبه، فَانّ خفْت دروس العلْم وذَهاب العلَماء، ولا تَقْبل ا حدِيث النَّبِ ‐صلّ اله عليه وسلم‐:

(ولْتُفْشُوا العلْم، ولْتَجلسوا حتَّ يعلَّم من لا يعلَم، فَانَّ العلْم لا يهلكُ حتَّ يونَ سرا)".

وكل ما سبق صريح واضح ف أنَّه لا بد من تمام العلم والمعرفة بالشخص لأن يون أهلا يؤخذ عنه العلم والفتوى، والدين،

بعيدًا عن البدع والضلالات، ولا يعرف ذلك إلا بتزكية أهل العلم له.

فمجرد معرفته لأقوال أهل العلم وفتاواهم، أو قراءته ف كتبهم، لا يجعل منه عالما، ولا مؤهلا لأن يؤخذ عنه العلم، فضلا عن

الفتوى.

.حصعدم أخذ العلم أو الفتوى عن المجاهيل أو غير المشهود لهم بالعلم أكثر من أن ي وكلام أهل العلم ف

بل إنَّ من أسباب الحم عل الأخبار والأحاديث بالضعف والرد: جهالة أحد رواتها.

وهذا وإن كان شامً ف جميع أمور الدين، فهو ف حال الفتوى والقضاء ف أمور خطيرة كأحام الفر، أو الردة، أو

استحلال الدماء والأموال، أو البيعة، ونحوها: أشدُّ خطرا، وأعظم تحرزًا.



حم الأخذ عن العالم المبتدع:

ومما يتعلق بمسألة من يؤخذ عنه العلم: حم الأخذ عن العالم المبتدع أو الواقع ف البدعة.

فإنَّ منهج أهل السنة غاية ف العدل والانصاف مع أهل العلم ممن وقع ف شء من البدع والاجتهادات البعيدة عن منهج أهل

السنة؛ فمع الإنار عليهم، وبيان خطأ بدعهم، لم يهدروا أقوالهم أو علمهم باللية، بل عرفوا لهم فضلهم، وعلمهم، وأخذوا

عنهم ما لم ين فيه بدعة أو انحراف، واعتذروا لما وقع منهم، عل تفصيل معلوم عند أهل السنة ف هذه المسألة الهامة.

ومن أقوال أهل العلم ف ذلك:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ف الفتاوى: "المقصود هنا أنَّ ما ثبت قُبحه من البدع وغير البدع من المنه عنه ف التاب

والسنة، أو المخالف للتاب والسنة إذا صدَر عن شخص من الأشخاص فقد يون عل وجه يعذر فيه، إما لاجتهاد أو تقليد

.غير هذا الموضع" انته رته فا لعدم قدرته كما قد قرعذر فيه، وإمي

وقال الذهب ف سير أعلام النبلاء: "ثم إنَّ البير من أئمة العلم إذا كثر صوابه، وعلم تحريه للحق، واتسع علمه، وظهر

ذكاؤه، وعرف صلاحه وورعه واتباعه، يغفر له زللـه، ولا نضلله ونطرحه، وننس محاسنه، ولا نقتدي به ف بدعته وخطئه،

.ونرجو له التوبة من ذلك" انته

ممن خالف منهج أهل السنة ف العلوم المختلفة معلوم منتشر، حت الاستدلال بأقوال أهل العلم ف وعمل أهل السنة عل

مسائل معينة.

ولا يعن ما تقدم التهاون مع البدع ومن وقع فيها، بل التنبيه إل مقامات البدع، وأحوال الواقعين فيها من المنتسبين إل أهل

العلم، وعدم استوائهم ف ذلك، أو طرح علمهم وعدم الاحتجاج به بدعوى الوقوع بعض المخالفات العقدية، أو كونهم ليسوا

من أهل السنة، فتنبه!

* * *

وبعد هذه المقدمة اليسيرة، لننظر ف مانة أهل العلم والتعامل معهم عند تنظيم (الدولة):

ترر ف كلمات وبيانات (الدولة) الإشارة إل مانة أهل العلم والإشادة بها، ومن ذلك:

ما قاله أبو عمر البغدادي ف كلمته (وعدُ اله): "ولا بد من كلمة تقدير وتحية إل العلماء الأتقياء الأخفياء الذين ساندونا

.بالنصيحة والفتوى والمال" انته

وف كلمته (قل ان عل بينة من رب): "الخامس عشر: نرى وجوب توقير العلماء العاملين الصادقين، ونذب عنهم، ونصدر

.النوازل والملمات" انته عنهم ف

وف كلمة (تعالوا إل كلمة سواء) وجه أبو حمزة المهاجر –وزير الحرب ف (الدولة)‐ كلاما طويلا لأهل العلم، ومنه:

"ورسالت الأول: إل أهل اله وخاصته، إل من أثن عليهم الباري ف كتابه العزيز...إل أهل العلم والخشية... إل من

خصهم اله تعال بحفظ الدين والذكرِ ف الصدور... إل من جعلهم اله قدوة وأسوةً للناس ف دينهم، سيما ف ميدان

الجهاد ف سبيل اله... فأنتم آباؤنا، وإخواننا، وفخرِ أمتنا، وعز ديننا، وورثة نبيــّـنا.." إل آخر كلامه.

فهذا اللام وغيره يوضح أنَّ قادة (الدولة) يعرفون لأهل العلم فضلهم، ومانتهم، ويصدرون عن أقوالهم وفتاواهم.. وهل

الأمر كذلك عند التفصيل والتنزيل عل الواقع؟

من خلال التتبع للمات وبيانات الدولة تتضح أمامنا صورة يمن عرضها ف المسائل التالية:

:المسألة الأول



اتهام أهل العلم بتمان العلم، وخاصة فيما يتعلق بالأمور الهامة والمصيرية للأمة:

فف كلمة (إنّ دولة الإسلام باقية) يقول أبو محمد العدنان المتحدث الرسم: "فيا علماءنا, لقد علمتم واله أننا عل حق (!)

فإل مت تتمون علمم؟ أما فقهتم قول ربم عز وجل (كتب علَيم الْقتَال) فباله عليم مت وقت القتال؟

أما آن لم أن ترفعوا الراية وتحملوا اللواء؟ فإل مت تهادنون الطواغيت وتستون؟ وإل مت تخافون المطاردة وتهابون

السجون؟ وحتام تسلمون لليهود والصليبيين البلاد والعباد؟ حتام تمتنعون وتمنعون من النفير إل ساحات الجهاد؟ أبهذا

أمر ربم؟

فاعلموا أننا نناديم وقد أعددنا العدة وهيأنا لم العتاد والجنود, فهلموا فلا حجة لم بالقعود, هلموا لتستلموا زمام الأمور,

فإن أبيتم فإل اله نشوكم وحسبنا اله ونعم الوكيل, ولنا أمامه وقفةٌ معم: {وان تَتَولَّوا يستَبدِل قَوماً غَيركم ثُم  يونُوا

.انته "{مَثَالما

وهذا اتهام مجمل غير مفصل، وشامل ليس فيه استثناء!

وف كلمته (السلمية دين من؟) يوجه كلمات عديدة غاية ف القسوة والاتهام لأهل العلم بقوله:

"وإنما رسالتنا صدع وتصريح بأمور كتمها العلماء والدعاة إلا من رحم اله خوفاً من السجون والمطاردة....

وبعد هذا كله يخرج علينا فقهاء رسميون ودعاة مسالمون يحرمون الجهاد ويجرمون المجاهدين فمن أين جاءوا بهذا الفقه؟

فقه الخنوع والخضوع والركوع والذل فقه السلمية, من سلفهم ف هذا من أي دين جاءونا بالسلمية؟ السلمية دين من؟...

ثالثاً: لابد لنا أن نصدع بحقيقة مرة لطالما كتمها العلماء واكتف بالتلميح لها الفقهاء ألا وه: كفر الجيوش الحامية لأنظمة

الطواغيت...

وإن الذين يدافعون وينافحون عن هذه الجيوش من المنتسبين إل العلم ويأمرون المسلمين بعدم تفيرها وقتالها: لهم أجهل

الناس بحقيقة الدين, وحقيقة ما عليه هذه الجيوش الآن...

فهل يقول عاقل أن هذا الجيش لا تجوز محاربته وقتاله؟؟ حت وإن كان يراه مسلماً...

وكما نتوجه بخطابٍ ونداء إل الدعاة من أمتنا والعلماء, إل مصابيح الهدى وورثة الأنبياء, نخاطب العلماء الربانيين ولا

نعن أنصار الطواغيت من علماء السوء أو فقهائهم الرسميين, ولا دعاة الشر من مشايخ الفضائيات المهرجين, فيا علماء

أهل السنة اذكروا قول ربم عز وجل: (واذَ اخَذَ اله ميثَاق الَّذِين اوتُواْ الْتَاب لَتُبيِنُنَّه للنَّاسِ ولا تَتُمونَه فَنَبذُوه وراء

ظُهورِهم واشْتَرواْ بِه ثَمناً قَليلا فَبِىس ما يشْتَرونَ).

ولنا مع هذه اللمات الخطيرة وقفات وتساؤلات:

إذا كان العلماء والفقهاء قد كتموا علمهم ولم يظهروه للناس، فمن أين يأخذ الناس علمهم ودينهم ف الوقت الحال؟

وإذا كانت (الدولة) قد اتهمتهم بتمان العلم هنا، فمن الذين تصدر عنهم (الدولة) ف فتاوها ومواقفها؟

وإذا كان هؤلاء المنتسبون للعلم هم أجهل الناس بحقيقة الدين، فمن هم العالمون العارفون بها؟ وإذا كان هؤلاء أجل الناس،

فمن هو الأعلم؟

علما نَّ الجهاد الذي يقصده العدنان هنا ليس الجهاد ف ساحات العراق وبلاد الشام ضد الرافضة والنصيريين والصليبيين

فحسب، بل الجهاد ف الدول العربية وضد الجيوش المرتدة!

وهنا تساؤل:

من قال من أهل العلم المعروفين المشهورين المشهود لهم بالفتوى والرسوخ ف العلم بتفير هذه الجيوش وبقية الأجهزة

العسرية، ووجوب قتالها، بل إن قتالها أول من قتال الصليبيين؟



وإذا كان هؤلاء العلماء قد كتموا هذا العلم، فهل بق من (العلماء الربانيين) الذين يؤخذ عنهم ف العالم الإسلام أحد؟ ومن

هم؟

ثم ما هذا الإطلاق والتعميم دون ضابط ولا رابط (فقهائهم الرسميين, دعاة الشر من مشايخ الفضائيات المهرجين)؟ هذا؟

وأي احترام بق لأهل العلم بعد كل هذا؟

ألم يقل المهاجر ف تسجيله الصوت الثان: "أيها العلماء عيب عليم أن يذكركم المجاهدون فأنتم من تذكرونهم، عيب عليم

.م فأنتم من تعلّمونهم" انتهفوكم واجبأن يعر

أهذا يخاطب أهل العلم؟ أهذا هو منهج أهل العلم والسلف الصالح ف التعامل مع البراء والعلماء؟

م؛ إن قذفتمونا بقذائف الباطل فسالت دماؤنا علم وشأنها العلماء لن ندعلام قوله بما بعده: "أيوهل يستقيم هذا ال

وجوهنا مسحنا جراحنا وغفرنا لم ورجوناكم ألا تعودون، وسألناكم ألا تخذلونا، وإن أدبرتم عنّا تعلّقنا بردائم رجاء أن لا

انصياعا للحق م، ولن تجدوا منّا إلام وما قطعنا أمراً دون مشورتتتركونا، فإن أقبلتم علينا عرفنا قدركم و رفعنا شأن

!وتعظيماً للشّرع "انته

فأي أدب ف التزام الحديث معهم بعدما سبق؟

وإن كانوا قد كتموا العلم، فخانوا الأمانة، ووالوا الطواغيت فيف يسوغ لهم اتباعهم والأخذ بلامهم؟

والسؤال الأهم ف هذه النقولات:

ما المقصود بأن هؤلاء العلماء مهادنين للطواغيت؟ هل هو مجرد عدم الخروج عليهم بالتفير أو إباحة القتال؟ أم موالاتهم

ومناصرتهم ضد الإسلام والمسلمين؟ وما حمهم إن كانوا أنصارا لهم؟ وهل يطبق عليهم حم الردة ف الجيوش والأحزاب

السياسية كما بيناه ف المقال الثان؟

:هذا المثال التطبيق لننظر ف

قطب مما قام به ليب واليهود بأقللوزير الحرب أبو حمزة المهاجر قوله: "ولن يقبل الص الثان اللقاء الصوت جاء ف

الإخوان المسلمين ف قطر ولبنان حيث وقف يوسف القرضاوي عل منبر رسول اله صل اله عليه وسلم وف خطبة

الجمعة ف سابقة لا مثيل لها يطالب الأمة أن يون الجنرال ميشيل رئيساً وأميراً عل ساحل المسلمين ...

ومع أن الرجل خالف الشّرع ف هذه الحادثة من وجوه كثيرة أعلاها رده إجماع الأمة ف حم الإمامة من عالم به وأدناها ما

قاله السادة الأحناف أنه من سم الجور عدلا: كفر، ومن قال للظالم أنه عادل: يفرِ".

فهل هذا تفير للقرضاوي؟ بغض النظر عن صحة موقفه ف هذا المقام.

وهل هذا رأيم ف بقية العلماء الرسميين ؟ و(الراضين) و(المهادنين) للطواغيت؟

وهل أنتم راضون عن تفير أنصاركم لعلماء العالم الإسلام بناء عل هذه الأحام العامة؟

* * *

المسألة الثانية: عدم الأخذ بفتاوى أهل العلم من خارج تنظيم (الدولة):

درج تنظيم (الدولة) عل الرفض لل من خالف فتاويه ورؤاه الشرعية والسياسية، وهذا نتاج طبيع لاتهام أهل العلم بتمان

علمهم، وموالاة الطواغيت، فلا بد أن يون لديهم مصدر آخر يستقون منه هذا العلم.

ويمن ف هذا السياق أن نستحضر مثالين مشهورين معلنين:

الأول: عند إعلان إنشاء (دولة العراق الإسلامية)، وحينها أعلن غالبية أهل العلم ف العالم الإسلام عدم الموافقة عل هذا



الإعلان، ليس من باب الطعن ف المجاهدين، ولا الوقوف إل جانب الطغاة والصليبيين، فقد كان من الرافضين لهذا الإعلان

أكثر المفتين بوجوب جهاد الرافضة والأمريان ف العراق، والداعمين للمجاهدين بالقول والفعل والمال، وإنما كان الرفض

لعدم الموافقة عل إعلان الدولة بتلك الطريقة لأسباب عديدة ليس هذا موضع بيانها.

فماذا كان موقف (الدولة)؟ لقد كان موقفها الرفض  التام لل تلك الفتاوى والآراء، بل والطعن فيها وتخوينها.. ولن نتوقف

عندها طويلا فقد فات وقتها وتطاول، وهنك ما يغن عنها.

:والموقف الثان

عندما أعلنت (الدولة) تمددها لسوريا وتغيير اسمها إل (الدولة الإسلامية ف العراق والشام)، والت وقف فيها أهل العلم

والفتوى ف العالم الإسلام موقف المعارض الرافض لهذا الإعلان أكثر مما وقفوا ف إعلان التأسيس الأول، بل تجاوز ذلك

إل ثلة كبيرة من المحسوبين عل (التيار الجهادي العالم) القريب من فر (الدولة)، بل أعل قيادة لما يعرف باسم (الجهاد

العالم)، أعن الظواهري، وهم الذين لم يتموا علما، ولم يوالوا طغاة!  

موقفهم هذا، ومما جاء ف فما كان من رموز (الدولة) وأنصارها إلا رفض جميع هذه الآراء والطعن فيها، والإصرار عل

ذلك:

ظهفـن الـظـواهـِري حالشَيخ أيـم ت إلبنُس أما الرِسالةُ الت " :(العراق والشام باقية ف) كلمته ر البغدادي فب قول أب

اله، فإن لَنا عليها مؤاخَذاتٍ شَرعية ومنهجية عديدة، وقَد خُير العبدُ الفَقير بين أمرِ ربه المـُستَفيض، وبين الأمر المـُخالف

لأمر اله تَعال، وبعد مشاورة مجلس شُورى الدَولة الاسلامية ف العراق والشام من مهاجِرين وأنصار، ومن ثَم إحالة الأمر

.ف له..."انتهالأمر المخال لع بأمر ر يئة الشَرعية اخترتاله إل

بل كانت كلمة المتحدث الرسم باسم الدولة العدنان أشد ف ذلك، حيث قال ف كلمته (فذرهم وما يفترون): "وهذا هو حال

الدولة مع طواغيت العالم وأنصارهم, فف الإعلام يصورونها دولة وهمية, كما ينظر لها علماء السوء أنصار الطواغيت

وفقهاء القعود ودعاة الإنبطاح...

فاستنفرت العمائم من علماء السوء ليلبسوا عل المسلمين ويشوشوا عل المجاهدين... وقد نسبت للشيخ الدكتور أيمن

الظواهري حفظه اله, عل ما تضمنته من مآخذ وقرارات لا تأت إلا بمفاسد كبيرة, لا يختلف عليها اثنان من المسلمين (!!)

عايشا واقع الحال عل الأرض ف الشام...

فهل يجوز شرعا تقسيم الجماعة الواحدة المجاهدة وتفريقها وتشتيت شملها عل هذا النحو؟ أهذا معروف أم منر؟ أهذا

إصلاح أم إفساد؟ منجاة أم مهلة؟.." إل آخر تلك اللمة العجيبة ف كلماتها وعباراتها الموجهة لأكبر زعماء (التنظيم

العالم للجهاد)!

وإذا عدنا لموضوعنا ف هذه المقالة:

فإنَّ الذي رفض هذا الإعلان هو: الغالب الأعظم من علماء المسلمين ف العالم، وجميع قادة الجهاد والهيئات الشرعية

المجاهدة ف سوريا، بل وكثير من شخصيات الجهاد العالم الفرية، والعسرية الممثلة بجبهة النصرة، وكبار تنظيم

القاعدة!

ولم يوافق عل هذا الإعلان إلا عدد قليل ممن ۇصفوا ف البيان المتقدم بأنهم (مجلس شُورى الدَولة الاسلامية ف العراق)!

فسبحان اله يا إخواننا ف (الدولة)! أين يذهب بم؟ أوصل الأمر والحال إل رفض أقوال أهل العلم من الموافقين

والمخالفين ف هذه المسألة الخطيرة الت يجمع لأمثالها أهل العلم والحنة والخبرة والدراية بالفقه والسياسة وغيرها،

والاكتفاء برأي عددٍ قليل؟ بل والطعن والتشيك ف كل من خالفم حت من الموافقين لم ف الرؤية والمنهج؟



فما المعيار لديم ف قبول أو رفض الفتاوى والمواقف الشرعية والسياسية؟ وخاصة أن جزءا كبيرا منها صدر ممن هو

عل منهجم نفسه؟ مما يعن أنهم ليسوا من المنحرفين أو أعوان الطواغيت ونحو ذلك؟

أم هو التحزب للجماعة (الدولة) ورفض كل ما خالفها؟

وهل جميع أموركم العلمية والشرعية والسياسية تجري عل هذا النحو؟

أما إنَّم إن قلتم أنَّ المعيار هو موافقة الحق، فهو مردود لأمور من أهمها:

من علماء المسلمين وفقهائهم، فضلا 1- أنَّ هؤلاء الموصوفون بأنهم (مجلس شورى) مجهولو الحال عند الغالبية العظم

عن عامة الناس، ومثل هؤلاء لا يؤخذ عنهم هذه الفتاوى وهذا العلم، ولا يتعلَّق بقاء المنهج السليم الصاف بهذه الفئة من

المجاهيل!

2- أنَّ هذا تزكية لأنفسم بأنَّم الوحيدون عل الحق دون الأمة! وهذا يحتاج إل دليل ووقفات!

* * *

المسألة الثالثة: عدم معرفة من تصدر عنهم فتاوى وآراء (الدولة) الفقهية والسياسة والعقدية:

من خلال ما سبق:

يتبين أنَّ تنظيم (الدولة) لا يأخذ برأي العلماء الرسميين، والخاضعين للطغاة، ولا حت من المخالفين يتوقع الشخص للوهلة

الأول أنَّ (الدولة) تصدر ف أقوالها، وأفعالها، ومواقفها عن آراء علماء راسخين ف العلم، وخاصة مع الموضوعات

الخطيرة الت تتعامل معها..

فالسؤال الذي يتبادر إل ذهن كل متابع لشأن (الدولة): من هم العلماء والمفتون الذين تصدر عنهم الفتاوى والمواقف

الشرعية؟ ومن هم الذين يمثلون أهل الحل والعقد الذين يرجع إليهم ف مسائل الدولة والخلاف؟ والذين يون بقولهم فصل

المسائل؟

إنَّ من المسلَّم به أنَّ هؤلاء العلماء أو طلبة العلم غير معروفين لغالبية أهل العلم، فضلا عن عموم الناس، وهذا مال لا شك

فيه.

وهم وإن كانوا أشخاصا موجوديين حقيقيين (لا نشك ف وجودهم) فهم غير معروفين، وكون بعض أتباع (الدولة) أو غيرهم

يعرفهم بأسمائهم وأشخاصهم لا يرفع عنهم الجهالة العلمية؛ إذ ليس المقصود هنا معرفة أسمائهم وأشخاصهم فقط كما يظن

نهم من العلم، وغير ذلك.. وقد مر بنا سابقًا أقوال أهل العلم فالبعض، بل المقصود معرفة أحوالهم، وسلامة منهجهم، وتم

ذلك..

وليس توثيق (الدولة) لهؤلاء أو شهادتها لهم بالعلم والفضل رافعا للجهل عنهم؛ فإنَّ التوثيق لا بد أن يون من عموم أهل العلم

المشهود لهم؛ فالشهادة تزكية، ولا تقبل من ثقات، قال النووي: "ولا يتعلم إلا ممن تملت أهليته وظهرت ديانته وتحققت

َّتح لْمالْع دَمع نم لصا َلاقٍ عب مالْح ف وفَه اءلَمالْع دْ لَهشْهي ذَا لَما مالالْعو" :معرفته واشتهرت صيانته"، وقال الشاطب

."هرغَي يهدَ فشْهي

إلا إن كان الإخوة ف تنظيم الدولة لا يعتدون بأهل العلم ف شت بلاد العالم الإسلام، بل والعالم كله، بمختلف مستوياتهم

ومؤسساتهم المختلفة!

ونقطة أخيرة ف هذه المسألة:

وإنَّه وإن كان بعض رجالات (الدولة) أو المقربين منهم معروفون بالعلم لدى البعض، فإنَّ تزكيتهم لبقية طلبة علم أو مفت



(الدولة) غير مقبول؛ لأنَّ توثيق الثقة للمبهم لا يقبل عل إطلاق كما هو معلوم ف مصطلح الحديث؛ لأنه وإن كان ثقةً عند من

وثَّقه بما يظهر له منه، فلا بد من إظهار اسمه وحاله لغيره، فربما كان مجروحا أو معروفًا بقلة العلم أو انحراف المنهج،

وهذه من المسائل الخطيرة والهامة الت تخف عل كثير من الناس ويقع فيها الخطأ. فتنبه!

* * *

المسألة الرابعة: معيار قبول رأي أهل العلم وفتاواهم:

بعد كل هذا العرض لقائل أن يقول: هل يعن هذا أنَّ منهج تنظيم (الدولة) هو الرفض القاطع لجميع أهل العلم وطلبته، وكل

ما يصدر منهم؟ أم أنَّ هناك معايير معينة يمن أن تقبل فيها أقوالهم وفتاواهم عند تنظيم (الدولة)؟

كلمات وبيانات الدولة تتضح لنا ملامح منهجية هامة لقبول آراء وأقوال أهل العلم ف بير فوالجواب: أنَّه بعد التطواف ال

الفتوى وأمور الجهاد، وهذا بيانها من عباراتهم وكلامهم:

1- أن يون عل منهج السلف قولا واعتقادا.

2- أن يون عل منهج (التيار الجهاد العالم) وهو ما يوصف أحيانًا بفر القاعدة.

3- أن يون يطبق أقوالهم واعتقاداتهم ولا يخرج عنها.

4-  أن يون ممن انحاز إل أرض الجهاد، أو ينوي ذلك.

:وبيان هذه الشروط من كلماتهم الرسمية كما يل

عمر البغدادي (جريمة الانتخابات الشرعية والسياسية.. وواجبنا نحوها) للخروج بحل لمشاكل الجهاد ف كلمة  أب جاء ف

العراق: "ول نقدم مبادرة عملية التطبيق نرجو من اله فيها القبول ندعو إل تشيل لجنة من العلماء أو طلبة العلم

المتقدمين تون نواة لجمع المجاهدين وإصلاح حال المقاومين عس اله أن يفتح علينا ونشترط لمن يون ف هذه اللجنة

من العلماء:

أ‐ أن يون ملتزما بالسنة عل ما كان عليه سلف الأمة.

ب‐ أن يون موصوفًا بالعدل والإنصاف والجرأة ف أمر اله, والبعد عن الهوى, وحسن الخُلُق.

ج‐ أن يون ممن قاتل ويقاتل ف سبيل اله ومارس الجهاد عبادة, وهذا شرطٌ هام جدًا, فإن الذين حشروا أنفسهم ف زوايا

المتبات يعفون عل الأوراق ل يخرجوا حلو لمشاكل البندقية والقنبلة دون أن يروها أو يتعلموها يوما لا شك أنهم

سيفجرونها ف وجوههم ووجوه من يستمع إليهم, أما ف غير أمور الجهاد ومسائله فهم أئمتنا وعل رؤوسنا.

د‐ أن يون مرضيا عليه من جميع الفرقاء أو أغلبهم, وليس بالضرورة أن يون من أهل العراق بل من أي بلدٍ من بلدان

المسلمين الت تشهد حركة جهادية وصراعا بين الفر والإيمان كأفغانستان والصومال والشيشان والجزائر والجزيرة

وغيرها....

:ونقترح أن تقوم هذه اللجنة بالآت

أ‐ البحث ف حالة كل جماعة أو كيان ف الساحة العراقية منهجا وإمارة وتمويً ودعما, فمن كان من الجماعات أو

التتلات أهً أن يوصف أنه من أهل السنة والجماعة أعلنوا ذلك, ومن كان عنده خلل ف معتقده ومنهجه حموا بذلك

.ه من خطئه وبيان ذلك للأمة والناس.." انتهال رك, والتبرؤ إلس به من بدعة أو شودعوه للتوبة مما تلب

وقال أبو حمزة المهاجر ف لقائه الصوت الثان: "وقد اقترح الشّيخ أسامة حفظه اله اقتراحا جيدا وجيها نزيد عليه أنه

يمنم تشيل لجنة فتوى سرية كحدّ أدن تصدر الفتاوى ف نوازل الأمة يتبنّاها إخوانم المجاهدون ف الإعلام الجهادي



إل حين هجرة بعضم إل مان آمن، وهذا ما لابدّ منه وفرض عين عليم جميعا حت يقوم به بعضم".

وهنا لا بد من التساؤلات التالية:

1- من أين لم اشتراط أن يون المفت أو العالم الذي يؤخذ؛ فضلا عن الذي يشارك ف أمور الجهاد عنه عل منهج

السلف؟ وألا يون عنده انحراف أو بدعة أو خطأ؟

ألم يأخذ العلماء العلم عن أهل العلم ممن وقع ف خطأ أو بدعة أو انحراف؟

ألم يشاركوهم الجهاد ف سبيل اله؟ بل انضووا تحت رايتهم؟ وقد سبق الإشارة إل جانب من جوانب التعامل مع أهل العلم

هؤلاء.

2- بل تجاوز الأمر إل درجة الامتحان والاستتابة ف أرض الجهاد: "ومن كان عنده خلل ف معتقده ومنهجه حموا بذلك

ودعوه للتوبة مما تلبس به من بدعة أو شرك, والتبرؤ إل اله من خطئه وبيان ذلك للأمة والناس"، فأين هذا ف منهج

السلف؟

بل ألم يجاهد السلف خلف العديد من القادة الذين تلبسوا ببعض البدع؟

3- ثم عن أي منهج من مناهج السلف يقصد هنا؟

أهل العلم، والذي وصف مخالف بأنه من أجهل الجاهلين؟ والذي تحدثنا عنه ف فير، والطعن فالت هل هو منهج التوسع ف

المقال الأول؟

4- وأما اشتراط أن يون العالم ممن جاهد ف سبيل اله اله بيده: فلعلها من آثار العبارة المشهورة المتداولة (لا يفت قاعد

لمجاهد)، أو ما نقل عن عدد من أهل العلم قولهم (إذا اختلف الناس فانظروا إل ما عليه أهل الثغور)!

نعم لا بد أن يون من يفت ف أمور الجهاد عالما عارفًا بواقع ما يفت فيه ومن يفت لهم، إما عن طريق السؤال

والاستفصال، أو نقل الثقات، ونحو ذلك من الطرق الثيرة.

لن اشتراط ذهابه إل الثغور ومشاركته بالجهاد: فهذا اشتراط ما لم يشترطه الشرع، ولا أهل العلم، وإلزام الناس بما لم

يلزمهم به الدين، فضلا عن إهدار طاقات علمية كبيرة عن البت ف شؤون المجاهدين بما لها من سابق خبرة وعلم وتجربة،

ومعايشة طويلة لنصوص شرع وأقوال أهل العلم، مع ما فيه من عدم احترام لهم ولا توقير.

بل إنَّ من أخطر آثر هذا الاشتراط:

أن اهمل أهل العلم المشهود لهم بالعلم والفضل، واسء الظن بهم، وطُعن ف دينهم وأمانتهم، فلم يبق من يرجع إليه ف هذه

المسائل إلا من ارتض منهجم وسار عل هديهم ممن لم ترسخ قدماه ف العلم، فانت النتيجة ما نراه من آراء وفتاوى

ومواقف!

*  * *

وأخيرا:

إنَّ ما سبق من بيان منهجية تعامل (الدولة) مع أهل العلم، وأقوالهم وفتاواهم:

تعن إسقاط الرموز الدينية، وجميع المظاهر العلمية ف العالم من آلاف المختصين بالعلوم الشرعية، وأساتذة الجامعات،

والقضاة، والمفتين، وعشرات المراكز البحثية بافة أشالها (!)، وما يؤدي ذلك إل مخاطر جسيمة، تتمثل ف إذهاب هيبة

العالم، والاستهانة بعلمه، ومن ثم التجرؤ عل القول ف دين اله دون علم، وذلك هو الضلال المبين.

وإل إخوتنا ف تنظيم (الدولة):

أي مثال وقدوة تزرعونها ف عقول وقلوب أتباعم وأنصاركم من خلال الأحاديث السابقة عن أهل العلم، ورميهم بل



منقصة ومسبة؟

أليست صفحات التواصل ومجالس النقاش مع المناصرين لم تئن بألفاظ السباب والشتائم والتفير والاستهزاء والتحقير

لأهل العلم فضلا عمن هو دونهم، فهل أنتم راضون عن ذلك؟

وإن كنتم غير راضين فلم السوت وقد وجب البيان؟

ألا توجهون أنصاركم وأتباعم ببيان شامل معلن تتبرؤون فيه من هذه الانحرافات والتهوكات والولوغ ف أعراض ولحوم

أهل العلم وطلبته؟

إنم إن لم تفعلوا فأنتم شركاؤهم ف الإثم، ولا يغن عنم تبرؤكم من ذلك وزعمم أنم لم تأمروهم، فبياناتم وكلماتم تطفح

بهذه العبارات والمصطلحات!

ألا تدركون عاقبة ذلك عل أتباعم أولا ف إعراضهم عن هؤلاء العلماء، وزهدهم بما ف أيديهم –حت وإن كان ف غير مسائل

الجهاد ونحوها‐ وما يخلفه ذلك من جهل وانحراف؟

إننا ندعوكم إل مراجعة ذلك كله، وقياسه بمقياس الشرع وكلام أهل العلم.. واله الهادي إل سواء السبيل.

والحمد له رب العالمين

يتبع....

 

المصادر:


