
ما زلت أذكر كلمة أحد رواد الفر الإسلام وهو يسرد تاريخ الحركة الإسلامية المعاصرة وما اعترضها من المحن، فان

يقول بعد كل محنة: (ثم تقوم الحركة من جديد فتصبح أقوى مما كانت).. ولا شك ف أن المتتبع للتاريخ المعاصر يلاحظ

هذه الحقيقة واضحةً لا مراء فيها.

 

وهذه القوة البادية تأت من التمحيص والصقل لصفوف الإسلاميين، فيون الانتشار والتمين عل أسس ثابتة لا خَور فيها.

ولقد كان الجيل الأول من جموع الحركة الإسلامية المعاصرة، جيلا كبيراً مؤثراً، (وحين جاءت الضربة عام 1948 ‐

1949، فر كثير من تلك الجموع.. فر المتصوفون.. فقد عرفوا يقيناً أن هذه لم تن جماعة صوفية، إنما كانت حركة جهادية

يتعرض أصحابها لما يتعرض له المجاهدون من قتل وتعذيب وتشريد ومطاردة، وما لهذا كانوا قد جاؤوا ولا عندهم احتمال

له.. فر المستنفعون.. فقد عرفوا يقيناً أن هذا القطار هو أبعد شء عن الوصول إل كراس الحم، وهم لهذا جاؤوا لا

يعرفون غيره ولا يستهدفون سواه.. وفرت الجماهير.. فما عاد هناك ما يشبع وجدانهم الدين وهم لا يعرفون من الإسلام

غيره، إنما هناك سجن وتعذيب وتشريد وتقتيل.. وما لهذا كانوا قد جاؤوا ولا عندهم احتمال له.. فالهرب الهرب قبل أن تعثر

عليهم السلطات وتتّهمهم بأنهم كانوا هناك!

وبق الشباب النظيف المتطهر.. ومع ذلك لم يبق كله.. فما كان كله يعرف من قبل عقابيل الطريق.. إنما كان يظن أنها

سياحة طيبة ف جو نق بعيداً عن قذارات المجتمع الذي يعيش فيه.. أما التعرض للسجون والمعتقلات والتشريد والتعذيب

فلم ين ف حسبان كثير منهم)[1].

والآن تعصف بالحركة هذه المحنة الت تشف كل يوم كثيراً من الحقائق الت لم تن لتظهر بهذا الوضوح إلا بمثل هذه

الأحداث، فأضحت هذه الحقائق أنواراً تشف الطريق وتعين السالين عل الوصول إل غاية المسير، وهذه بعض الحقائق

الت ظهرت من ظلال المحنة:

القوة الحقيقية:

أضواء ف ظلال المحنة
اتب : هيثم يحيال

التاريخ : 11 فبراير 2014 م

المشاهدات : 6828



أول حقيقة كشفتها المحنة ه قدر الإسلام ف بلادنا، ولتوضيح ذلك نقول: من المعلوم أنَّ القدر الحقيق لوجود عقيدة أو

فرة ف الواقع إنما يون انعاساً لثبات هذه الفرة ف قلوب معتنقيها ومدى تمسهم بها واستعدادهم لبذل نفوسهم

وأموالهم وأوقاتهم من أجلها، وهذا ما نسميه (الإيمان) بما يحويه هذا المصطلح من معان الصدق والإخلاص والثبات

والوفاء وغير ذلك، وإنما تسع الفرة للرسوخ والثبات ف واقع الناس بقدر سعيها إل منازل اليقين ف القلوب، فتظهر

الحق ا كانت علفهذه الطائفة لَم ،(الحق ظاهرين عل لا تزال طائفة من أمت) :ه عليه وسلمال صل ب، كما قال النبوتَغل

ظاهرة، ظهر الحق بها، ولأنَّ كمال الظهور لا يون إلا بمال العزة، والذي ينبع من كمال الثقة بالحق، قال صل اله عليه

صيب الخاذل والمخالف من نفس المؤمن شيئاً، بل لا يزيد التخذيلوسلم عن هذه الطائفة: (لا يضرهم من خذلهم)[2]، فلا ي

نفس المؤمن إلا إيماناً وتسليماً: {ما وعدَنَا اله ورسولُه وصدَق اله ورسولُه وما زَادهم إ إيمانًا وتَسليما} [الأحزاب: 22].

فريق الهواة:

بعض أبناء الحركة الإسلامية لا يعدو مانه ف الحقيقة أن يون من الهواة؛ يتابع ويحلّل، ويتأثَّر ويناقش، وقد تون لديه

رؤى جيدة للعمل، وأساليب أخَّاذة ف الحوار، وفهم دقيق للأحداث؛ وكل هذا جيد، لن أن لا يعدو مانه هذا القَدْر، فهذا

من فريق الهواة.. هذا الشخص لن يصنع واقعاً بالمرة، (فإذا كنتم ترجون معتمدين عل هذه العاطفة الباردة للتضحية أن

تتغلبوا ف الحرب مع أولئك المفسدين ف الأرض، الذين يضحون بالملايين من الجنيهات كل يوم ف سبيل غاياتهم الباطلة؛

فما ذلك إلا حماقة منم)[3].

نعم، لا بد أن يون الإنسانُ بذاته وقلبه ومشاعره وأفعاله جزءاً من الصراع، فإنَّ هذا هو أول الطريق أو نقطة ما بعد الصفر،

أما قبل ذلك فلا يعدُّ ف الواقع صاحب قضية أو معتنقاً لفرة، فإنَّ صاحب القضية لا يتلم إلا لتقريرها، ولا يتابع ويحلّل إلا

شامخاً مستوياً عل عينه إلا حينما يجد ثمرة جهده بناء هذه الحياة إلا لإيجادها وتطويرها، ولا تقر لأجلها، ولا يتحرك ف

سوقه (يعجب الزراع ليغيظ بهم الفار)[4].

تحصيل سبل المغالبة:

كيف يدَّع الإنسان أنَّه من أهل الإيمان ومن أهل النصر ثم هو لا يسع ف تحصيل سبل المغالبة والانتصار {ولَو ارادوا

الْخُروج لاعدُّوا لَه عدَّةً} [التوبة: 46]؟ وكيف يرجو ظهور الدين عل يديه وأعداء الدين يبذلون ف سبيل إقصائه والقضاء

سبيل إعلائه وإظهاره؟ فلا بد امتلاك أدوات المعركة ل مما يبذل هو ف وأكثر عليه من جهودهم وأوقاتهم وأموالهم أفضل

تون محرِكاً للأحداث لا متحرِكاً بها، وبداية هذا رصدٌ دقيق للأحداث وانغماس ف المجتمع وهمةٌ عالية لا تفتر ف المتابعة

والتحليل، لبناء رؤية متاملة سليمة توضع الخطط وفقاً لها، ثم همةٌ أخرى ف تنفيذ هذه الخطط ف نظام دقيق وأداء مبدع،

وبهذا تفهم قول النب صل اله عليه وسلم: (اَلْمومن اَلَّذِي يخَالطُ اَلنَّاس ويصبِر علَ اذَاهم خَير من اَلَّذِي لا يخَالطُ اَلنَّاس ولا

.[5](مذَاها َلع بِرصي

بلادي.. لأهل الآخرة:

إنَّه من أنهار الجنة[6]، وإنَّها قطعة من الجنة، وإنَّ أول الناس بها أهل الآخرة؛ {فَهل عسيتُم إن تَولَّيتُم ان تُفْسدُوا ف الارضِ

وتُقَطّعوا ارحامم} [محمد: 22].

ما خُلقْت له؛ تَعرِفُه من استقراء الشرع والواقع، وواله لن تستفيد من حياتك إلا أن تون من أهل الآخرة، بل أي تردد ولو

يسير ف جعل نفسك من أهل الآخرة سيؤثر ف مشروعك الحيات تأثيراً لا تتخيله.. فمن البداية، أنصحك بألا تخدع نفسك؛

فإن البناء القوي الشاهق إنما يقوم عل أساس أخف وأقوى.

يرك، فنظام تف نفسك، ف ف ر طويلاالإجابة عن هذا السؤال، وتف هل أنت من أهل الآخرة؟ من فضلك لا تتسرع ف

برنامج حياتك، ف أهدافك وأولوياتك، ف.. ما تحب وما تره، ما يفرحك وما يحزنك، ف.. مشاعرك وأحاسيسك، ف علاقتك



ل فالعزة والحرية والحب والتواضع والنصرة والولاء.. تأم قيمة نفسك عندك، ومعان بالناس وتقييمك لهم ولمواقفهم، ف

حالك ثم قس نفسك بأهل الآخرة.

{دُوضٍ ععبل مضعب} أوصافهم أنهم أحد فريقين متفاصلين ه، وأظهركتاب ال خبرك أين تجد أهل الآخرة؟ تجدهم فهل ا

[البقرة: 36]، {كفَرنَا بِم وبدَا بينَنَا وبينَم الْعدَاوةُ والْبغْضاء ابدًا} [الممتحنة: 4]، أما أكثر الناس فأهل دنيا؛ فيها يفرون،

ولها يعيشون، فإذا انقضت ذهبت معها أحلامهم، وتحطمت آمالهم.

عزاء المؤمنين.. إن اله لا يصلح عمل المفسدين:

هذه عقيدة نؤمن بها إيماننا بالمحسوسات والموجودات، وانطلاقاً من هذه العقيدة تشعر بقيمة عملك الإصلاح، وأنه باق

ومؤثر رغم كل الظروف المحيطة، واله من ورائهم محيط.

والقرآن نزل لبيان هذا المنهج الإصلاح؛ فف أوله رد دعوى المفسدين الذين ف قلوبهم مرض بأنهم مؤمنون مصلحون،

وبعدها بقليل: {إنّ جاعل ف الارضِ خَليفَةً قَالُوا اتَجعل فيها من يفْسدُ فيها ويسفكُ الدِّماء ونَحن نُسبِح بِحمدِكَ ونُقَدِّس لَكَ

قَال إنّ اعلَم ما لا تَعلَمونَ} [البقرة: 30]، ثم يأخذ القرآن ف بيان هذا المنهج بياناً واقعياً؛ حيث يرسم ملامح المواقف

والشخصيات رسماً دقيقاً بالأحاسيس والمشاعر والأحداث، بل بالأعلام والرياح، والبحرين والسدين، والنجوم والشجر

والدواب، وواله لن تتعرف هذا المنهج فضلا عن أن تعمل به حت تَمس حقائق القرآن قلبك، وتصير ه أساس تصورك

للحياة.

بق أمر مهم، وهو أنَّ صدق النوايا يعرف بعلو الهمم، فلا تتساوى نية من أتلف نفسه ف سبيل دينه ومن أشبعها من لذة

الظهور والشهرة.

دماء واحدة:

إذا رزِق الإنسان أخاً من أهل الآخرة، فالخير كله رزِق، وإذا تضاعفوا فالزيادة والبركة، وإذا ازداد تضاعفهم فقد وصلوا أو

أوشوا؛ هذا بشرط أن تيأس حيات الفتن من اكتشاف ثغر تتسل منه، فتذبل خارج الأسوار، فتموت، ويصلَّ عل من

يوقظها باللعن.

لاءودُّ هنُّم ا 19 كورْشم مهيعانَ سكَ كلَئوفَا نموم وها وهيعا سلَه عسةَ ورالآخ ادرا نمو} قنعم.. بلاد الإسلام تستح

ربكااتٍ وجرد ربكةُ ارلَلآخضٍ وعب َلع مهضعلْنَا بفَض فيك ا 20 انظُرظُورحكَ مِبر طَاءانَ عا كمكَ وِبر طَاءع نم لاءوهو

تَفْضيً} [الإسراء: 19 ‐ 21].

فانظر أين تضع نفسك ف هذه الحياة.. واله المستعان.

ــــــــــــــــــــ
[1] بتصرف عن واقعنا المعاصر.

[2] الحديث أخرجه مسلم (1920) عن ثوبان رض اله عنه، وف حديث سعد رض اله عنه : (لا يزال أهل الغرب ظاهرين عل الحق حت تقوم الساعة) أخرجه

مسلم (1925)، والغرب غرب المدينة، وهو أقطار الشام ومصر وغيرها.

[3] تذكرة دعاة الإسلام ص: 44.

[4] سورة الفتح آية (29).

[5] أخرجه ابن ماجه عن ابن عمر رض اله عنهما بإسنادٍ حسن.

[6] أخرج البخاري (5179) عن أنس رض اله عنه أنَّ النب صل اله عليه وسلم قال ف حديث المعراج: (رفعت الَ السدْرة فَاذَا اربعةُ انْهارٍ نَهرانِ ظَاهرانِ ونَهرانِ

اتالْفُرانُ وحيجانُ وحيه عليه وسلم: (سال صل هال ولسر قَال :ه عنه قَالال ةَ رضريره ِبا نوأخرج مسلم (2839) ع ،(اتالْفُرو يلّانِ النرا الظَّاهمنَانِ، فَااطب

والنّيل كل من انْهارِ الْجنَّة)، قال ابن العرب: وهذا تفسير لقوله تعال: {وانزلْنَا من السماء ماء بِقَدَرٍ فَاسنَّاه ف ارضِ وانَّا علَ ذَهابٍ بِه لَقَادِرونَ} [سورة

المؤمنون:18]، يعن به: نهراً يجري، وعيناً تسيل، وماء راكداً ف جوفها، واله أعلم. (أحام القرآن سورة المؤمنون آية 6).

 



مجلة البيان

المصادر:


