
علاقة المتقين بالمعاص علاقة معقدة! ليس من السهل إدراكها؛ إلا إذا اغترفنا من معين القرآن الريم غرفةً تروي ظمأ

جهلنا.

لَمو هال لاا الذُّنُوب رغْفن يمو ذُنُوبِهِمواْ لتَغْفَرفَاس هواْ الرذَك مهنْفُسواْ اظَلَم وشَةً الُواْ فَاحذَا فَعا الَّذِينو} :ه تعاليقول ال

يصرواْ علَ ما فَعلُواْ وهم يعلَمونَ} [سورة آل عمران:135].

فتبدأ الآية الريمة بـ{الَّذِين} وهو اسم موصول، والمقصود بهم ف الآية هم (المتقون)؛ لأن الآية قبل هذه الآية كانت ه قوله

تعال: {وسارِعوا الَ مغْفرة من ربِم وجنَّة عرضها السماوات وارض اعدَّت للْمتَّقين} [سورة آل عمران:133]، ثم ذكر

بحي هالالنَّاسِ و نع ينافالْعظَ والْغَي ينماظْالو اءرالضو اءرالس قُونَ فنفي صفات المتقين، فقال سبحانه: {الَّذِين

الْمحسنين}[سورة آل عمران:134]، ثم قال تعال: {والَّذِين اذَا فَعلُوا فَاحشَةً او ظَلَموا انفُسهم ذَكروا اله...}.

فالآية إذن تذكر صفات أشرف درجات المؤمنين المسارعين إل مغفرة اله تعال ورضوانه والموعودين بجنة عرضها

السموات والأرض: وهم المتقون.

ولن الغريب أن الآية لا تنزه هؤلاء المتقين من المعاص، كما قد يتوقع بعضنا! بل إنها لا تنزههم حت من البائر

(الفواحش)، كما قد يتوقعه كثيرون منا!! بل الآية لم تتف بعدم تنزيه المتقين من المعاص، بل إنها لتُثن عليهم بارتابها!!

نعم.. تُثن عليهم بارتاب المعاص، لن ف حالة واحدة فقط: ه حيث يتبعونها بالاستغفار الصادق، الذي يستلزم فيما

يستلزم: عدم العزم عل الإصرار!! ولا تُثن عليهم بارتاب المعاص مطلقا (فهذا لا يمن أصلا)، ولا تُثن عليهم بعدم

ارتابها مطلقًا أيضا (وهذا هو ما أحببت لفت الانتباه إليه)!!

ومن هذه المقدمة ندخل ف استلهام بعض فوائد هذه الآية، فمن فوائدها:

أولا: تُــبين هــذه الآيــةُ أن المتقيــن (وهــم أصــحاب هــذا الوصــف الشريــف: المتقيــن) لا ينحصــرون فــ المعصــومين فقــط!

المتقون والمعاص
اتب : حاتم العونال

التاريخ : 25 فبراير 2014 م

المشاهدات : 7659



فالمعصومون هم أنبياء اله وحدهم (عليهم الصلاة والسلام). ولا ينحصرون أيضا ف الذين يجتنبون البائر، ممن لا تتجاوز

معصيتهم الصغائر من الذنوب، فليسوا محصورين ف الذين لا يرتبون البائر ولا يأتون الفواحش فقط! فهذه الآية توضح

أن المتقين قد يقترفون حت الفاحشة، وقد يقعون حت ف البيرة؛ لن الذي يميز هؤلاء المتقين من أهل الإيمان عن غيرهم

ممن يقترفون الآثام (صغيرها وكبيرها): هو أن المتقين يسارعون إل طلب المغفرة، أي إل الاستغفار الحقيق (بالقلب

واللسان).

{ماللَّم ا شاحالْفَوو ثْما رائبونَ كبتَنجي الَّذِين} ون وصفا لصغائر الذنوب، كما قال تعالوذلك أن وصف الفاحشة لا ي

[سورة النجم:32]، فجعل اله تعال (اللمم) وه الصغائر شيئا مخالفا للبائر والفواحش، مما يبين أن الفواحش جنس من

البائر، أو لقب آخر لها.

ومن معان هذه الفائدة: أن مجرد ارتاب البيرة لا يناف صفة التقوى؛ إلا مع الإصرار (الذي سيأت بيان المقصود به)،

ومع عدم الاستغفار.

ووازنوا كلام اله تعال هذا بما يشيع بين كثير من المسلمين، بسبب وعظ جهلة الوعاظ، من استحالة أن يجتمع وصف

المتقين مع ارتاب فاحشة.

ولذلك يون اللام الآت للإمام أب القاسم القشيري عل جماله، وعل صحته (من وجه)؛ لنه ليس هو معن الآية! وذلك

عندما قال (رحمه اله) ف تفسيره: «ويقال فاحشةُ كل أحدٍ عل حسب حاله ومقامه، وكذلك ظلمهم. وإن خُطور المخالفات

ببال الأكابر، كفعلها من الأغيار!  قال قائلهم [شعرا]:

الأقذاء أجفانها عل غض *** عين وليس من حق أنت عين                                      

فليس الجرم عل البساط كالذّنب عل الباب.

ويقال: فعلوا فاحشةً: بركونهم إل أفعالهم، أو ظلموا أنفسهم: بملاحظة أحوالهم؛ فاستغفروا لذنوبهم، بالتَّـبـرِي عن حركاتهم

وسناتهم، علما منهم بأنه لا وسيلة إليه إلا به، فخَلّصهم من ظلمات نفوسهم. وإن رؤية الأحوال والأفعال لَظُلُمات عند ظهور

الحقائق، ومن طهره اله بنور العناية، صانه عن التورط ف المغاليط البشرية».

فهذا كلام جميل جدا؛ لن لا ينبغ أن يخالف ظاهر الآية الواضح، من أن المتقين قد يقعون ف البيرة من كبائر الذنوب!

ثانيـًا: تَذكر الآيةُ ظُلم النفس بعد ذكر الفاحشة ف سياق ما يوجب الاستغفار، مع أن ظلم النفس اسم شامل لل معصية:

صغرت أو كبرت، اقتصر ضررها عل العاص أو تعدّاه إل غيره. مما يعن أن ذكر ظلم النفس بعد ذكر الفواحش والبائر

هو من باب ذكر العام بعد الخاص، فالبائر نوع من أنواع ظلم النفس. مما يدلنا عل المغزى من ذكر الفواحش، ومما

يعيننا عل اكتشاف السر ف ذكر البائر، بل ف تخصيصها بالذكر، مع إمان الاستغناء عنها بلفظ (ظلم النفس) الذي

يشملها! ومن أوضح ما يبين ذلك المغزى ويشف سر ذلك التخصيص بالذِّكر هو: لتصحيح التصور عن علاقة التقوى

بارتاب البائر؛ ولبيان أن الضعف البشري قد يحط المتق ف لحظة جذْبِه الطين ودفْع غريزته الجسدية من علياء الإيمان

والتقوى إل حضيض التمرغ ف وحل الفواحش، وأن ذلك (مع ذلك) لا يخرجه عن وصف المتقين، ما دام يتبع ذلك

بالرجوع إل ربه والفرار إليه بالاستغفار!

ومن فوائد ذكر ظلم النفس ف هذا السياق أيضا: بيان أن الصغائر تُوجِب عل المتقين الاستغفار منها أيضا، وأن المتقين لا

يستخفّون بضرورة الاستغفار.. حت من الصغائر.



بل العبد محتاج للاستغفار (حاجةَ استحبابٍ لا وجوب) ف كل وقت، حت بعد الطاعة؛ لما ينتاب الطاعةَ من تقصير عن

حق جلال اله تعال وعظمته ولا بدّ، وإعلانا للعجز عن موافاة اله تعال حقَّه من الشر عل التوفيق والإعانة عل أداء

النَّاس فَاضا ثيح نوا ميضفا ثُم} قوله تعال بالاستغفار عقب أداء مناسك الحج، ف ه تعالالطاعة؛ ولذلك كما أمر ال

لَمعكَ يبنَّ رالأمر بالاستغفار عقب قيام الليل {ا ف [سورة البقرة:199]، وكما قال تعال {يمحر غَفُور هنَّ الا هوا الرتَغْفاسو

نم منفُس واا تُقَدِّممخاتمة الآية {و ف أن قال تعال كَ}  إلعم الَّذِين نفَةٌ مطَائو ثُلُثَهو فَهصنو لاللَّي َن ثُلُثم َندا نَّكَ تَقُوما

صل [سورة المزمل:20]، وكان من سنة النب{يمحر غَفُور هنَّ الا هوا الرتَغْفاسا ورجا ظَمعاا ورخَي وه هندَ الع رٍ تَجِدُوهخَي

اله عليه وسلم أن يختم صلاته للفريضة بالاستغفار ثلاثا!

فإذا كان الاستغفار مستحبا حت بعد الطاعة، وه طاعة تُرض الرب عز وجل، وتُقرِب إليه العبد؛ فيف سينزل حمه عن

الوجوب بعد مخالفة أمر اله تعال بالمعصية، ولو كانت معصيةً صغيرة!

ثالثاً: بعد أن ذكر اله تعال إمانية مواقعة المتقين للفاحشة وظلم النفس ذكر ما يجعل المتقين أوابين له تعال بطُهر

ب من العلالقُر ومس ان هذا الأمر الذي يرفعهم من حضيض المعصية إلالإيمان وورِقّة طلب المغفرة (الاستغفار)، ف

سبحانه هو أنهم {ذَكروا اله}! نعم.. إنهم فقط {ذَكروا اله}!! فلم يقل اله تعال: تَذكروا عذاب اله الأليم واخْذَه السريع، ولا

قال اله تعال: تذكروا جلالةَ من عصوه، وعظمةَ سلطانِ من خالفوه.. ولا غير ذلك من دواع الردع القوية الحقيقية، ومن

أسباب الزجر العظيمة. بل اكتفت الآية أن يون (ذِكر اله).. مجرد (ذِكرِ اله) هو أعظم رادع وأشَدَّ زاجرٍ. وكف بذكر اله

.حقه سبحانه وتعال ه زاجرا عن التقصير فبذكر ال رادعا عن معصيته! وكف

الأمر حقا لا يحتاج أكثر من أن تَذْكـر اله تعال، تَذْكـره فقط؛ ل تجتنب مخالفةَ أمره. لا تحتاج إلا أن لا تَغْفُل عن ذِكرِه

فقط؛ ل يدوم انْسك بلذّة القُرب بطاعته. فمجرد تذكر اله تعال يف لاستحضار كل معان التعظيم حبا ورجاء وخشية؛

الرادعة (كما ظن ربه! فليست الخشية وحدها ه إل رشده ويفر يؤوب إل ه لأن يذكر ال ا للعاصولهذا كان كافي

بعضهم)؛ فرب حياء من منْعم كريم كان أشدَّ ف الردع عن مخالفة أمره من خوف عذابه! ورب حبٍ حجب النفس عن كل

ما لا يحبه المحبوب أكثر من الحذَرِ من عقوبة غضبه! فذِكر اله عل كل أنحائه أعظم مانع عن معصيته، وذِكر اله لا يجتمع

!قط مع غفلة الجهالة عن واجب تعظيمه عز وجل

ولذلك كان الاستغفار العاجِل السريع هو النتيجةَ المتَحتّمةَ لمن ذَكر اله تعال عقب معصيته {ذَكروا اله فَاستَغْفَروا

ــاذَا هــم مبصــرونَ} [ســورة ــائف مــن الشَّيطَــانِ تَــذَكرواْ فَ لذُنُــوبِهِم}! وهــذا نحــو قــوله تعــال: {انَّ الَّذِيــن اتَّقَــواْ اذَا مســهم طَ

الأعراف:201].

رابعـًا: بعد أن ذكر اله تعال ما يؤول إليه حال المتقين بعد وقوعهم ف المعصية، وبعد تذكرهم لربهم عز وجل، وأنهم

يسارعون إل الاستغفار بلا ترددٍ ولا تأخُّرٍ، ذكر اله تعال سبب هذه المبادرة إل الاستغفار والعجلةَ ف اللجوء إليه، فقال

تعال: {ومن يغْفر الذُّنُوب ا اله} [سورة آل عمران:135] والمعن: لا عجب من هذه المبادرة إل طلب الصفح والغفران؛

.ه تعالوجه الحقيقة، وهو ال رم الصفح والغفران علد بممن تفر فإنه طلب

.ه تعال؟، والجواب المعلوم عن هذا السؤال: هو ال{هال ا الذُّنُوب رغْفن يمو} وجه السؤال التقريري فالآية جاءت عل

لن الغريب أن الآية جاءت وكأنها تمنع وقوع مغفرة الذنوب إلا من اله تعال؛ لأنها حصرت غفران الذنوب ف غفران اله

هنَّ الوا فَارتَغْفوا وفَحتَصفُوا ون تَعاا {وه من يعفو ويغفر أيضن عباد الهذا الحصر؟ وم فلقائل أن يقول: ما معن .تعال

غَفُور رحيم} [سورة التغابن:14]، {ولْيعفُوا ولْيصفَحوا} [سورة النور:22]، فيف يخبر عن امتناع وقوع الغفران إلا من اله

تعال، مع وقوعه من بعض خلقه؟!

قد يقال: إن المقصود هو أن اله وحده هو الذي له حق غفرانِ مخالفة أمره؛ فالناس قد يغفرون لمن عصاهم، لن معصية



وغُفرانُها حق المعاص المؤاخذة عل شك، فحق ذاته بغير أدن صحيح ف لا يغفرها إلا هو وحده. وهذا معن ه تعالال

إله لا شَراكة فيه لأحد أبدًا؛ لن هذا المعن مع صحته فهو لا ينفع أن يون هو المقصود ف سياق هذه الآية؛ لأن الآية

ليست ف سياق الحديث عن كمال ربوبيته عز وجل وانفراده سبحانه بالحم ف خلقه، حت يون هذا هو معن ذلك الحصر

لمغفرة الذنوب. وإنما كان سياق الآية عن بيان سعة رحمة اله وعظيم حلمه وكريم عطائه ف الصفح والغفران، مما لا يجعل

.ه تعالجيز لعاصٍ أن ييأس من رحمة الالتأخر عن طلب المغفرة، ولا ي ا فلمذنب عذر

إذن: فما المقصود من هذا الحصر؟!

المقصود: التنبيه عل أن الفرق كبير جدا بين غفران رب العباد للعباد وغفران بعض العباد للعباد، حت استحق أن لا يون

لغفران العباد للعباد ذكر ولا له معن ف مقابل مغفرة ربهم! وهذا استعمال عرب صحيح، فأنت تقول: وهل الشجاع إلا

عنترة؟! وهل الجواد إلا حاتم؟! ولا تعن نف الشجاعة عمن سوى عنترة، ولا نف الجود عمن سوى حاتم؛ ولنك قد تريد: إنه

لا ذِكر لشجاعة أحد أمام شجاعة عنترة، ولا بقاء لـجود كريم أمام جود حاتم.

وكانت مغفرة اله تعال لذنوب عباده تستحق أن تنف وجود مغفرة كل من سواه لأسباب كثيرة جدا، لو لم ين منها إلا

السبب الحاضر ف عامة الأذهان لف: وهو أن مغفرة عباده لعباده ما كان لها أن تقع بغير إذنه عز وجل، فه ف الحقيقة

منّة اله عل عباده، الت أجراها عل يدي بعضهم لبعض. فيف إذا استحضرنا أيضا:

‐ أن معصية العبد لربه معصية حقيقية؛ لأنها معصية لمن تجب طاعته بانفراده بالخلق والأمر والربوبية. وأما معصية العبد

لغيره من العباد فه معصية غير حقيقية؛ لأنها معصية لمن لا تجب طاعته أصلا؛ إلا بإيجاب اله تعال لها. فيف تشابه

مغفرة الرب مغفرة العبد؟! وكيف لا تون لاغيةً معها؟!

‐ أن قبح معصية العبد للرب لا تقاربها ف القبح ولا تشبهها معصية غيره من خلقه! لأنها معصية للعظيم الذي انفرد

قبح ظُمهم؟! وكلما عقبح معصية خلقه لخلقه من قبح معصيتهم رب فأين يأت .بالعظمة الذاتية الأزلية سبحانه وتعال

المعصية، عظُم قَدْر غُفرانها.

‐ أن كل غافرٍ من الخلق فَلغُفْرانه حدود، لو لم تن إلا حدَّ حياته، وحدَّ انْطواء محوِ غفرانه بوفاته، لف أن يون غفران

الخلق لا شء ف مقابل غفران خالقهم عز وجل، الذي لا حدَّ له، ولا يحجبه عن عباده كثرةٌ ولا فُحش ولا عظم؛ إلا الشرك

والفر. وهو غفرانٌ لا ينته أبدًا، فهو غفرانٌ أزل: سبـق وجود الخلق، وباقٍ بعد فنائهم، وينتظرهم يوم معادهم، ويصاحبهم

ف خلودهم ف مستقر كرامتهم!!

فأنَّ يون لمغفرة من سوى اله تعال (بعد ذلك) ذكر مع مغفرته سبحانه! فاللهم مغفرتَك الت لا تُرد عن أهل توحيدك!!

خامسـًا: ذكر اله تعال ف هذه الآية شرطين لوقوع المعاص (ولو كانت فاحشة) من المتقين:

‐ سبق منها: شرط الاستغفار عقب الذنب، ولو قيل: المبادرة إليه، لان وصفًا كاشفًا لحال استغفار المتقين.

‐ الشرط الثان: هو عدم الإصرار {ولَم يصرواْ علَ ما فَعلُواْ وهم يعلَمونَ}.

وقد تلمت عن الاستغفار سابقا، وبق الحديث عن الإصرار، فما المقصود بالإصرار المشتَرط انتفاؤه عن المتقين، لتون

معاصيهم غير مخرجة لهم عن هذا الوصف الشريف (المتقين)؟

الإصرار هو: اعتزام الدوام عل الأمر، وتركُ الإقلاع عنه.

وقد استدل بعض أهل العلم بهذه الآية عل أن مجرد الإصرار عل الصغيرة سبب لتصييرها كبيرة، عل حدِّ قول ابن عباس

رض اله عنه: «لا صغيرة مع الإصرار». وهو استدلال فيه نظر؛ لسببين:

الأول: أن الآية تتحدث عن استحقاق وصف المتقين لمن ارتب كبيرةً أو صغيرة، كما سبق ف الفائدة الأول والثانية،

وليست تتحدث عن بيان كيفية تحول الصغائر إل كبائر. وبين السياقين فرق كبير، لا يـجيز تنزيل أحدهما عل الآخر؛ ذلك



أن سياق الآية يدل عل تساوي الصغيرة والبيرة ف إمان وقوعهما من المتقين إذا تحقق فيهم أمران: الاستغفار، وعدم

الإصرار (المخصوص المذكور ف هذه الآية). والبيرة لا يشترط عدم الإصرار عليها لعدِّها كبيرة، فه كبيرة ولو لم يقترفها

العاص إلا مرة واحدة. مما يبين أن سياق الآية لا ينفع أن يون دليلا عل أن الإصرار هو الذي يجعل الصغيرة كبيرة؛ لأن

هذا الاستدلال سيعن أن هذا الإصرار نفسه هو الذي يجعل البيرة كبيرة!! وهذا باطل ومتناقض، كما هو واضح.

الثان: واضح من الآية أن عدم الإصرار المذكور فيها كما أنه شرطُ وصفِ المتق العاص بالتقوى، فهو أيضا شرط قبول

استغفاره؛ لأنه إنما استحق وصف التقوى لونه مغفورا له ارتابه الفاحشةَ وظلم النفس، وهو غفرانٌ مقيدٌ، وليس غفرانًا

مطلقا؛ لأنه غفرانٌ مقيدٌ بتَـرتُّبه بعد استغفارِ المتق المصاحبِ لعدم إصراره. ومن المعلوم أن اله تعال قد يغفر البائر،

حت دون استغفار، بمحض تفضله وإكرامه سبحانه. فلا يمن أن يون المقصود بالآية تعليق مطلق المغفرة بعدم الإصرار،

أو حت بالاستغفار وحده؛ لأن اله تعال قد أخذ عل نفسه أنه قد يغفر كل ذنب، خلا الشركَ والفر {انَّ اله لا يغْفر ان

يشْركَ بِه ويغْفر ما دونَ ذَلكَ لمن يشَاء} [سورة النساء:116]، إذن الـمناطُ بعدم الإصرار: هو قبول الاستغفار، وليس مطلق

مغفرة المعاص؛ فشرط رجاء قبول الاستغفار هو عدم الإصرار. ولن تون الآية صالحةً للاحتجاج بها عل أن كل إصرار

يجعل كل صغيرة كبيرة؛ إلا لو كان عدم الإصرار شرطا لمطلق المغفرة، وهذا غير صحيح أصلا، ولا هو مدلول الآية الت

تجعل الإصرار شرطا لرجاء قبول الاستغفار، لا لحصول المغفرة مطلقا ولو بغير استغفار.

الثالث: أن الآية لم تذكر إصرارا مطلقا، حت يون كل إصرارٍ عل صغيرة من الذنوب يجعلها كبيرة. وإنما ذكرت إصرارا

مقيدًا بالعلم {ولَم يصرواْ علَ ما فَعلُواْ وهم يعلَمونَ}. فالواو ف قوله {ولَم} حالية، أي: لم يصروا حالةَ كونهم عالمين، وليس

ف كل أحوالِ إصرارهم.

فلو كانت الآية تدل عل أن الإصرار عل الصغيرة يجعلها كبيرة، لوجب أن نُقيدَ هذا الإصرار بما قيدته به الآية، وهو إصرار

.العالم، وليس مطلق الإصرار كما أراد ذلك المستدل

ومن هنا ننتقل إل الفائدة السادسة:

السادسـة: ما المقصود بقوله تعال: {وهم يعلَمونَ}؟

وقد اختلف العلماء ف ذلك، بسبب حذف مفعول {يعلَمونَ}، يعلمون ماذا.

لا يمن أن تون: يعلمون أنها معصية؛ لأن من ارتب معصية جاهلا بونها معصية لا يؤاخَذُ أصلا {ربنَا لا تُؤاخذْنَا إن

نسينَا أو أخْطَانَا}، أي أو جهلنا. ومن قال ذلك فقد جعل الواو الحالية حالا من الضمير ف {فَاستَغْفَروا}، وجعل مفعول

{يعلَمونَ} المؤاخذة بالمعصية أو عفو اله عنها.

ولا يصح أن يون المعن: وهم يعلمون أن اله يغفر الذنوب؛ لأن الآية تذكر أنهم قد استغفروا، ولا يستغفر إلا من علم أن اله

يغفر الذنوب.

ولا يقْوى أن يون المعن: وهم يعلمون ضرر الإصرار؛ لأن من عرف المعصية أنها معصية، فقد عرف ضررها، ومن عرف

ضررها فلن يجهل ضرر الإصرار عليها إجمالا؛ إذ لا يمن أن يون الشء مضرا مرة، ثم لا يون مضرا مائة مرة!

مهو} ذنوبهم عامدين للمقام عليها»، فجعل معن تفسيرها هو قول ابن جرير الطبري: «لم يقيموا عل وأحسن الأقوال ف

يعلَمونَ}، أي: علم القصد والتعمد، كما تقول: فعلت الأمر الفلان عالما، أو غير عالم، أي: عامدًا، أو غير عامد.

ويوضح ذلك: أن الإصرار إصراران اثنان: إصرار عمل، وإصرار نية وعزم عل البقاء عل الذنب، والذي يمتنع من المتقين

هو الثان، دون الأول. فإصرار العمل: هو تَـراره، ولا يلزم أن يون ترارا مقصودا متعمدا، بل قد يون كلما واقع الذنب

ندم عليه واستغفر، ثم خانته شهوته، وخارت عزيمته، فعاود الذنب مرة تلو مرة، ما من مرة منها كان عازما عل إعادة

ارتاب الذنب.



الاستمرار ف رار مواقعة الذنب، وإنما هو إصرار العزم علقبول الاستغفار ليس هو مطلق ت إذن فالإصرار الذي يؤثر ف

مواقعته، وكان هذا الإصرار هو المؤثر ف قبول الاستغفار؛ لأن الاستغفار لا بد أن يتضمن ندما عل الذنب، ولا يمن أن يندم

إنسانٌ عل ذنب، وهو حال ندمه يرغب ف ترار الوقوع فيه.

وبذلك يتبين الفرق بين إصرارِ التق الذي قد يقع منه ف الظاهر عل الذنب وإصرارِ الشق عليه: فحال المؤمن التق أنه لا

اد يفارق حبطُ له، ولا يّخطي :حياة ه منهجفذنب نيته وعزمه، وأما الفاسق الشق ون ذنبه إلا فَلتةً وزلةً غير مستقرة في

العودة إليه. وبذلك فارق ذنب التق ذنب الشق، فربما تساويا (التق والشق) ف عدد مرات ترار الذنب، لن التق كلما

أذنب استغفر نادما، وأما الشق فلا يستغفر، وإن استغفر استغفر بلسانه غير مستشعرٍ شيئا من الندم، بل متشوقا لمعاودة

الذنب؛ فأنَّ يون لاستغفاره معن أو أثر؟!!

:وتوبته، واستغفار الشق ،بين: استغفار التق مهم وبذلك يتبين فرق

‐ فاستغفار التق: يشترط له عدم عقد العزم عل معاودة الذنب.

‐ وتوبته: يشترط لها عقد العزم عل عدم معاودة الذنب.

مقال د: أن الاستغفار غير التوبة، كما بينت ذلك فمعاودة الذنب. [وهنا أؤك هو مع عقد العزم عل :واستغفار الشق ‐

الذي بعنوان: الاستغفار الذي يوجب الاستغفار: من تخاليط الوعاظ الجهلة].

رفَاغف ،تذنَبا ،ِا، فقال: ربذَنب اببدًا أصه عليه وسلم أنه قال: ((إنَّ عال صل الصحيحين: عن النب ولذلك فقد ورد ف

،ِا، فقال: ربذنْب ابأص ه، ثمال ما شاء ثم دِي. ثمعبل تغفَر ،خُذُ بهاوي ،الذّنْب رغفا يبدِي أنَّ له ربع ملأع :ه؟! فقال ربل

أذْنَبت، فاغْفره؟! فقال: أعلم عبدِي أنَّ له ربا يغْفر الذّنْب، وياخُذُ به، غفَرت لعبدِي. ثم مث ما شاء اله، ثم أذْنَب ذنْبا، قال:

تدِي، غفَرعبل تدِي، غفَرعبل تغفَر ،خُذُ بهاوي ،الذّنْب را يغْفدِي أنَّ له ربعب مل؟! فقال: أعل هرا، فاغْفذنب تبأص ،ِرب

.((ما شاء لمعدِي؛ فلْيعبل

ومعن قوله: ((فليعمل ما شاء)): أي ما دام كلما أذنب ندم واستغفر، فسوف أغفر له، مهما ترر منه الذنب.

والمهم ف هذا الموضع: أن هذه الآية الريمة جاءت لا لتتف بتوسيع رجاء الناس ف مغفرة اله ورحمته فقط، عل عظيم

جلالة هذه البشارة، بل لتوسيع كرم اله وجوده عل عباده أيضا، ليشمل اسم المتقين المذنبين صغائر الذنوب وكبائرها، ما

داموا يتبعون معاصيهم استغفارا صادقا: يلزم منه ندم عل الذنب، وعدم عقد النية عل معاودته.

ه عنه يقول فيما ثبت عنه: «إنَّ فال ه بن مسعود رضنته هذه الآية: كان عبد الالذي تضم ولعظم الرجاء والجود الإله

كتابِ اله لآيتَين ما أذْنَب عبدٌ ذنْبا، فقَراهما، فاستَغْفَر اله؛ إلا غفَر اله له {والَّذِين إذا فعلُوا فاحشَةً أو ظلَموا أنْفُسهم ذكروا

اله فاستَغْفَروا لذنُوبِهِم ومن يغْفر الذّنُوب إلا اله}، وقوله: {ومن يعمل سوءا او يظْلم نَفْسه ثُم يستَغْفرِ اله يجِدِ اله غَفُورا

رحيما} [سورة النساء:110].

فاقرؤوها، والآية الأخرى، ثم قولوا: نستغفر اله: ندما عل ما فرط منم، غير عاقدي النية عل ترار الذنب تجدوا اله غفورا

رحيما!!

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

مركز نماء للبحوث والدراسات

المصادر:


