
هل نحن بحاجة لأن نصد الأبواب ونعل الأسوار أمام موجات الفر الغرب الذي أفرز ف العقود الأخيرة مذاهب العدمية

والعبثية واللاعقل واللاوع، نتلم عن هذه المذاهب الت تمثل حالة اليأس والاغتراب، ولن من الإنصاف القول أن الفر

الغرب أنتج أفارا إيجابية ف بعض الميادين الت نفعت البشرية، وشء آخر وهو أن هذا الفر يمثل انشغالا مع الواقع

الغرب، ويتحدث عن مشاكل تضرب المجتمعات الغربية. 

 

 

ولن المشلة عندنا ف إيمان بعض مثقف العرب بأن كل ماهو عند الغرب يمثل إشراقاً وحضارة، بينما نجد أن الغرب

يعترف بأنه يواجه تحديات كبيرة، إنه الفر الذي يمثل حالة الغروب لحضارتهم المعاصرة.

لماذا تذهب الأعمار عند بعض المتعلمين وأصحاب الشهادات عندنا ف قراءة (البنيوية) و(التفيية) وقراءة الوجودية وما

بعد الحداثة، وتترجم أعمال (نيتشة) و(كيرلجارد) و(هايدجر) وكأن هذه الأعمال ستساهم ف مشروع النهضة عندنا، والملفت

ون الغرب قد أنتج مذاهب وفلسفات أخرى، فهل يستمر هؤلاء فهؤلاء من قراءة هذه النظريات ي للنظر أنه عندما ينته

الجري وهل يلحقون به؟

لماذا نرر أخطاءنا، فقد نشأ عندنا ف التراث الإسلام ما سم بـ (علم اللام) وهو جدل عقيم ف مسائل نظرية ليس لها

صلة بالواقع، خاصة بعد أن ترجمت كتب اليونان والمتعلقة بالإلاهيات، مسائل لم تقم دينا ولادنيا، وكان الأول الإهتمام

بالجانب العلم العمل التجريب، وذهبت الأعمار بل وذهب الذكاء ف ردود وخصومات لاتقدم ولا تؤخر.

غيرها، وكان آخرها ما يسم يأت من قراءة نظرية حت ار ولاننتهل دخيل من الأفهل نفعل هذا أم نفتح الأبواب مشرعة ل

بنظرية أوفلسفة ما بعد الحداثة الت تقوم عل اعتقاد أن كل الأمور نسبية ولا يوجد شء مطلق، فما هو الخير وماهو الشر،

وما هو العدل وما هو الظلم، وما هو الجميل وما هو القبيح، كل ذلك أمور نسبية وليس هناك حقيقة مطلقة، لأنك إذا اعتقدت

أن الحق كله معك فهذا يعن أن مخالفك عل باطل وهذا احتار للحقيقة، ولذلك يقول أهل هذه الحداثة: يجب أن يمنع الفر

آفاق التغيير.. الأمن الثقاف ف
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 2 يونيو 2014 م

المشاهدات : 5073



الذي يدع أنه يمتلك الحقيقة وحده.

مع السفسطة إذا أريد تطبيقها عل تتماه هذه النظرية تريد أن تؤكد للناس أنه لا توجد حقائق مطلقة، هذه النظرية الت

الواقع فلن تأت إلا بل شر.

هل نسمح لهذه النسبية أن تزعزع الثوابت من القيم والأخلاق ف مجتمعاتنا وحت لانتهم بالجمود والتقوقع عل الذات أم

نصد الأبواب أمام هذه الهرطقة؟

وكذلك أمام موجات الانحلال الأخلاق وقيم الاستهلاك والرأسمالية المتوحشة، ولماذا لا نسأل عن هذا التركيز الذي تمارسه

وسائل الاعلام (عربية وأجنبية) عل تفيك الأسرة وهدمها ليبق الفرد وحيدا شريدا لا يستطيع الصمود وحده أمام هذا

الضخ الإعلام الذي يغرق الناس بالتوافه من الأمور، أو يطلب من هذا الفرد أن يفعل ما يحلو له لأنه غير مرتبط بقيم الأسرة

وقيم المجتمع، ولماذا هذا التركيز عل (الأنث) و(gender) رجوعا إل فرويد وأمثاله.

إنها (تسونام) من ثقافة معينة تريد اقتلاع الجذور ليغترب المسلم عن حضارته وثقافته.

إن مايسمونه حرية الإبداع الت لا يحدها أي منظومة أخلاقية أوفرية قد تحولت إل صنم تؤزه علمانية شاملة شرسة (1)

فأصبح كل خروج عن الدين أو العقل أو الأعراف يقال عنه (حرية الإبداع) وتحول الإعلام الذي يروج لهذا النوع من الفن إل

ديتاتورية وكأنه هو الذي يحدد ماهو الحق وما هو الباطل. ربما يقال هنا: إنك لاتستطيع أن تمنع شيئا لأن التقنية الحديثة

دخلت كل منزل، فالعالم أصبح قرية واحدة من ناحية الاتصال والمواصلات، هذا صحيح ولن العالم لم يصبح قرية واحدة

من ناحية الثقافة والحضارة، فل أمة لها ثقافتها ولا تود أن تضيع ف غمار حضارة أخرى، والمسلمون هم أكثر الناس

تميزا بحضارتهم وهويتهم.

هذا ليس انغلاقا أو جمودا فالمسلم بطبيعته منفتح عل كل ما فيه خير وحق وهو يثق بما يملك ولا يخش من التواصل مع

الآخرين، ولن الأمن الثقاف لابد منه، وقد حقق المسلمون هذا الأمن عندما أوجدوا علم الجرح والتعديل وذلك حماية

لحديث رسول اله صل اله عليه وسلم من الذب والتزوير، وهذا وصلت إلينا السنة نقية صافية، وكذلك صنعوا حين

أقاموا القواعد الت تضبط تفسير القرآن الريم حت لايتسلق عل هذا التاب كل دجال عليم اللسان، وصانوا القرآن الريم

من التأويل الباطل وبق هذا المنهج عل مدار القرون يجتهد العلماء ف كل عصر بما ينفع المسلمين حسب ظروفهم

وعصرهم ضمن هذه الضوابط المرعية، ما فعله علماؤنا لم ين نوعا من الرفاهية الفرية بل كان جهدا واعياً من اجل حفظ

هوية الأمة وتراثها.

هل نتخل عن الهوية وعن الذاكرة التاريخية ف سبيل إرضاء (الآخر) وهل يعن عدم الإكراه ف الدين أن من حق كل إنسان

أن ينشر ويدعو إل عقائده المضادة للمجتمع الذي يعيش فيه هذا ما يريده لنا مثقفونا المتشربون بثقافة الغرب، ولا يجدون

ضيرا باتهامنا بالتخلف والتراثيين، بينما لا يرون ما يفعله الغرب وبقية الأمم للحفاظ عل تاريخهم وتراثهم، فالغرب نفسه يقيد

الحرية إذا تعلقت بأمن المجتمع، والفرد ف الغرب ليس له الحق أن يفعل مايشاء، بل هو محوم بما يقرره المجتمع الذي

يعيش فيه، فإذا قرر المجتمع من خلال برلمانه أن القضية الفلانية تمثل تحريضا عل الراهية مثلا، فالفرد مقيد بهذا

القانون، فالحرية لم تعد مطلقة كما يقولون، ولذلك أليس من حقنا أن يون لنا قضايا مطلقة لايمن تجاوزها، هناك فرق بين

المعتقدات والمعتقدين (2) فالإسلام لا يقر المعتقدات المحرفة أو الباطلة ولنه يتعايش مع المعتقدين ضمن وطن واحد

وأنظمة تشمل الجميع.

إن من حقنا كمسلمين أن نقدم رؤيتنا الخاصة للإنسان وغاياته ووظيفته ف هذه الحياة ، إن من حقنا أن نقدم رؤيتنا

الإعلامية الت تظهر الحقائق ولا تدغدغ العواطف والغرائز، ورؤيتنا التربوية ف تعليم الأجيال العلم النافع الذي يسع لسعادة

ون سلاحاً بيد الدول والسياسيين يستخدمونه لأهوائهم. ومن حقنا المحافظة علالإنسان، وليس العلم الذي يدمر الإنسان وي



الأسرة والمرأة من التفك وما تدبره وسائل الإعلام لإفساد هذه الخلية الأساسية ف بناء المجتمع.

إن فرنسا تمنع بعض الأفلام الأمريية حفظاً لثقافتها الخاصة، وروسيا اليوم تعيد للنيسة الشرقية دورها وترم بثقافة

الشيوعية إل مزبلة التاريخ، وتريد استرجاع مجد القياصرة، فما بالنا نحن نفتح الأبواب لل دخيل وهزيل من ثقافات الأمم

الأخرى ونخجل من هويتنا وتراثنا ونضعف أمام موجات النقد مخافة أن نتهم بالجمود والتخلف، واله سبحانه وتعال يقول

للمسلمين مخاطبا نبيه: "ثم جعلناك عل شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون"

ــــــــــــــــــ

1-    كما يعبر عبد الوهاب المسيري ، انظر : حوارات ف الثقافة والمنهج

2-    انظر : جعفر شيخ إدريس : صراع الحضارات

 

المصادر:


