
المقالات الرصينة، الت تابات العابرة عن تنظيم الدولة الإسلامية المعروف إعلاميا بـ "داعش"، نادرة هموسم ال ف

تستدع انتباهك وتجذبك إليها، وتقدم إضافة نوعية ف تفيك هذه الظاهرة "الطارئة". 

 

 

ف 20 أغسطس/آب 2014، نشر الباحث السعودي، نواف القديم، ف موقع "العرب الجديد" مقالة مهمة من جزأين (أقرب

إل أن تون دراسة) بعنوان "سؤال كبير.. كيف تشلت داعش؟"، وصف فيها عقيدة التنظيم، وما يمن أن نسميه تجاوزًا

"مرتزاته الفرية"، وعلاقته بالسلفية الجهادية المعاصرة، وقدم تحليلا سيولوجياً لأعضائه وقيادته، وتتياته القتالية، عدا

عن علاقته بالفصائل السورية والعراقية.

وإذا كان القديم قد انطلق من مقالة الدكتور، عزم بشارة، والت، عل ما يبدو، فتحت نقاشًا جادا عن التنظيم خارج

التنميطات والتراشقات الإعلامية والاستثمار السياس، فإن هذا المقال ينطلق من مقولة القديم ان "الهم المعرف والبحث

عن مصلحة الجماعة العربية ومستقبلها هما اللذان يضعاننا، اليوم، أمام سؤال: كيف تشلت داعش؟"، وأبدأ من الإجابة

المختصرة، والت صاغها بشارة ف ختام مقالته عن السؤال العقيم، وه "أن هذه الحركات لم تنشأ ف ظل نظام

ديمقراط، ولا ف ظل ثورة ديمقراطية، بل نشأت ف ظل الاستبداد والاحتلال، وعنف النظام الوحش ضد الثورات.

ولا شك لدي ف أنها قوى زائلة، بحم مخالفتها منطق العصر والتاريخ، وتناقضها مع حاجات الناس ومتطلباتهم، وصدامها

مع طبائع البشر ف المجتمعات العربية المتمدنة".

سؤال ضروري لمستقبلها: ف أي سياق تشلت داعش؟ (2-1)
اتب : حمزة المصطفال

التاريخ : 23 سبتمبر 2014 م

المشاهدات : 4836



وكون القديم اختصر علينا جزءاً كبيرا مما يجب أن يتب أو يقال، فإن السؤال الرئيس والضروري، وأحاول هنا الإجابة

عليه ف مقالة "اعتبرها مملة" هو: ف أي سياق تشلت داعش؟ لاستشراف مستقبل هذا التنظيم ومصيره.

ظرف الاحتلال .. من الجماعة إل الدولة:

لا نبتغ التفلسف، لن تنظيم قاعدة الجهاد ف بلاد الرافدين، والذي أعلن عنه ف أكتوبر/ تشرين الأول 2004 ليس هو ذاته

جماعة "التوحيد والجهاد"، الت أسسها أبو مصعب الزرقاوي بعد الاحتلال الأميرك عام 2003، وإن كان امتدادا لها.

بلاد الرافدين ف أكتوبر/ تشرين الأول 2006، ليست تنظيم القاعدة ف أعلن عنها ف ة، والتكما أن دولة العراق الإسلامي

صيغتها التطورية. والدولة الإسلامية ف العراق والشام، الت أعلن عنها أبو بر البغدادي ف 9 إبريل/نيسان 2013، ليست

الدولة الإسلامية أو "الخلافة الإسلامية"، والت ذاتها، وكذلك ه صور كثيرة لها ه دولة العراق الإسلامية، وإن بدت ف

أعلنها أبو محمد العدنان 29 يوليو/تموز 2014. لل حاية من الحايات السابقة سياق، يختلف عن الأخرى.

ية، الت عاشها التيار السلف الجهادي والسياق لا يرتبط فقط بظروف البيئة المحيطة والتوازنات القائمة، بل بالخلافات الفر

منذ أفغانستان، وحت اليوم وغلبة إحداها، لتصبح المحرك الرئيس لسلوك هذا التنظيم الجهادي، أو ذاك، ولنهج قياداته.

كما أن تركيزنا عل السياق يقودنا، مباشرةً، إل نقطة تبدل الأعداء والحلفاء واختلاف تصنيفاتهم؛ تابع، مبايع، حليف مؤقت،

استراتيج، عدو حليف، عدو مسوت عنه، عدو يؤخر قتاله، عدو قريب، عدو بعيد.

ويقودنا أيضا إل صراع " الأنا" و الـ"نحن"، والذي شغل التيار السلف الجهادي عل مدار عقود، وبلور اتجاهين. أولهما

تقليدي؛ ونظر له أبو بر ناج ف كتابه "إدارة التوحش"، يركز عل مركزية التنظيم، وحصر العمل الجهادي تحت رايته،

كتابه "دعوة المقاومة الإسلامية"، ويركز عل ؛ تبناه أبو مصعب السوري، فوبإشراف أميره المركزي. وثانيهما تحديث

فرة الجهاد والمقاومة دون التنظيم وهيليته، وعل الحصيلة الحسابية للعمل الجهادي دون إيلاء اهتمام كبير بـ "إقامة

الحومة الشرعية".

وتحضر ف سيرورة داعش التطورية كل هذه التباينات، والت سوف نستعرضها سريعاً، قبل أن نتوقف عند محطة الثورات

كالنظام العراق ،ظل نظام استبدادي‐ أمن ة أن تعمل وتنشط فالحركات الجهادي ة. بدايةً، من الصعب علالعربي

ن الحديث عن الجهاد والجهاديين فإذا توفرت لها بيئات حاضنة. وبناء عليه، لا يم حت ،السابق، أو النظام السوري

العراق إلا بعد الاحتلال الأميرك وتداعياته، وانهيار الدولة العراقية، وحالة الفوض السياسية والأمنية الت سادت، والمقاومة

الت نشأت ضد الاحتلال، وضمت عراقيين ومتطوعين عرباً، دفعتهم حميتهم لمواجهة الغزو، وجهاديين عرباً وأجانب،

."استقطبوا تحت عنوان "التصدي للغزو الصليب

فضمن هذه الظروف، زرع أبو مصعب الزرقاوي البذرة الجهادية الأول؛ بتأسيس جماعة "التوحيد والجهاد"، وحدد هدفها

.البريطان ‐بمساندة فصائل المقاومة العراقية ضد الاحتلال الأميرك الرئيس

ر والأهداف، "قتال العدو البعيد"، مع تنظيم قاعدة الجهاد، انضم الزرقاوي إلالف تناغم وتطابق ف ولما وجد نفسه ف

التنظيم، وبايع أميره، أسامة بن لادن، وأصبح "أميرا" لفرعه العراق. لم يأتِ تأسيس فرع مستقل للقاعدة ف العراق، تتمتع

قياداته بصلاحيات واسعة، من فراغ، بل جاء ترجمة لأطروحة تبناها الظواهري، للتيف مع المستجدات الدولية، بعد غزو

افغانستان وفقدان التنظيم المقر الآمن ومعسرات التدريب، وتتلخص ف أن يحوز كل بلد نسخته الوطنية من "القاعدة".



وعل الرغم من تبعيته، فإنّ خلافاتٍ ذات أبعاد أيديولوجية وتتيية واستراتيجية، طرأت بين قيادة القاعدة والزرقاوي، لا

– السن) الصراع الهويات رية تركز علزاتٍ فجعل تنظيمه "مشروع سلطة"، وشحذه بمرت سيما بعد نزوع الأخير إل

الشيع)، بدلا من أطروحات القاعدة عن قتال العدو البعيد.

وف هذا السياق، مثلت دولة العراق الإسلامية، والت أعلن عنها عام 2006، نموذجاً جهادياً مختلفًا، سع أميرها آنذاك، أبو

عمر البغدادي، إل تطبيق "أحلام" الزرقاوي ومشروعه السلطوي، وأفاره باستهداف الشيعة والمخالفين لأفار التنظيم،

فانتشر التفير وعم القتل، وتوسعت الانتهاكات بحق كل من يثبت أنه لا يبايع أو لا يقدم الولاء والطاعة للتنظيم، مما دفع بن

لادن نفسه إل الاعتذار عن هذا النهج.

الطموحات السلطوية، ونهج "التوحش" و"النصرة بالرعب" وتوسع الانتهاكات ونفور البيئات الاجتماعية الحاضنة، وفّرت

الصحوات"، والذي انته" سمرف بمشروع باتريوس، أو ما يالتنظيم، فيما ع للولايات المتحدة فرصة سانحة للقضاء عل

بطرد تنظيم الدولة من معظم المدن العراقية، وعزله ف الصحارى منبوذاً، واغتيال قادته، واعتقال كوادره، بحيث لم يعد

للتنظيم خلال ( 2008-2010) أي تأثير عمليات باستثناء مفخخاته، والت استهدفت الأبرياء أكثر ما استهدفت الأميركيين

والجيش والشرطة العراقية.

ونتيجة لذلك، وللحفاظ عل بقائه، استعان تنظيم الدولة بضباط عسريين بعثيين، تبوأوا مناصب قيادية، كالعميد محمد

الندى الجبوري، وحج بر ..إلخ.

سياق الثورات .. من بيداء العراق إل دولة الشام:

غداة انطلاقاتها، فوجئت الحركات الجهادية بالثورات العربية ونهجها السلم ونجاحها "المؤقت" ف تونس ومصر واليمن

ف تغيير الحام، من دون إسقاط الأنظمة أو تغييرها.

آنذاك، مثلت الثورات السلمية تحدياً للسلفية الجهادية، ولطروحاتها "العنفية" و"الانقلابية" للتغيير. كما أنّ حركات الإسلام

السياس بلورت أفارها ف إطار الدولة الوطنية "القطرية"، مما وجه ضربة قاسية للمفاهيم الأممية، وادعاءات الجهاديين

بأنّ المسلمين يتوقون إل دولة "الخلافة" الت تجمعهم.

ومن جديد، بدأ الجدل والنقاش ضمن التيار الجهادي عن الأساليب الواجب اتباعها للتيف مع المستجدات الطارئة. ومن

يراجع النقاشات الجهادية، وقتئذ، يلاحظ انزياح تنظيم القاعدة إل التركيز عل النشاط الشعب، بدلا من النخبوي، عبر

ظاهرة "الأنصار"، كما حصل مع جماعة "أنصار الشريعة" التونسية ف بدايتها. كما يمن الإشارة إل رسائل بن لادن

اجتراح استراتيجيات مختلفة من أجل تحريض الناس، وتشجيعهم عل تدعو إل المعروفة إعلاميا بـ "وثائق أبوت أباد"، والت

.مقدمتها الاحتجاج السلم الأساليب، وف ام بشتالح التمرد عل

كل ما سبق، كان يؤشر إل تغيرات عميقة ف بنية تنظيم القاعدة وتفيره، لا سيما وأنّ نماذجه الإقليمية فشلت ف تقديم

نموذج جهادي ناجح. لن مسار الربيع العرب وتطوراته، وتحول الثورات ف ليبيا وسورية إل العسرة، شل فرصة

للحركات الجهادية، المتعطشة إل الفوض، لتعيد إنتاج نفسها ف هذه الساحات.

وبخلاف سورية، لم تن ليبيا ساحةً جاذبة للجهاديين، لأنّ التدخل العسري الخارج بداية ثوراتها، ولم يستسغ الجهاديون

القتال ف صف واحد مع عدو، "دول حلف الناتو"، يفرونه ويقاتلونه.



أما ف سورية، فتوفرت للحركات الجهادية، وف مقدمتها دولة العراق الإسلامية، جميع الظروف الملائمة للبدء بمشروع

جهادي جديد؛ نظام أمعن ف استخدام كل الأسلحة ضد الشعب المنتفض عل حمه، ميليشيات طائفية ارتبت المجازر،

انتقال الثورة بشل شبه كامل إل الفاح المسلح، خروج مناطق واسعة عن سيطرة النظام، بروز خطاب طائف مضاد،

تشل فصائل إسلامية تنتم إل التيار السلف الجهادي.

ف هذا السياق، دخلت طلائع النصرة، بقيادة أبو محمد الجولان، وبتليف من أبو بر البغدادي، إل سورية أواخر عام

2011، لاستشاف البيئات الاجتماعية المستعدة لقبول الخطاب الجهادي، والتغلغل فيها. ولما توطّنت بشل سريع، مستغلة

24 ف خطوط القتال، أعلن الجولان ري، وانتقلت من دون عوائق إلالعون العس حاجة المسلحين السوريين إل

يناير/كانون الثان 2013 عن تأسيس جبهة "النصرة". ونظرا لمعرفته بسورية وبطبيعة مجتمعها، ابتعد الجولان عند تأسيس

"النصرة" عن النماذج الجهادية السابقة وأساليبها، ولا سيما نموذج العراق المنفّر.

ار أبو مصعب السوري فحدٍّ كبير، أف إل ،ّالجهادي، يتبن التيار السلف مثلت النصرة عند تأسيسها نموذجاً تجديدًيا ف

كتاب دعوة المقاومة الإسلامية، فانت فصائل وسرايا جهادية تجتمع عل فرة الجهاد، وتقاتل ضمن فهم "دفع الصائل

ومقاومة العدو"، من دون أن ترفع عناوين عريضة، كإقامة الدولة الإسلامية وتحيم الشريعة. وعل الرغم من تبعيتها

الفرية لمدرسة القاعدة، والتنظيمية لدولة العراق الإسلامية، فإنّ مؤسسها تجنب "المبايعة" الصريحة لأي منهما، وابتعد عن

سلوكياتها ف العلاقات مع المجتمعات المحلية، أو ف العلاقة مع الفصائل.

 

 

 العرب الجديد

المصادر:


