
سبب هزيمتنا أننا من يحارب الخير فينا لأننا سمحنا للغيرة أن تفتك بأخلاقنا وأن تون الحم عليها، فما جاء وفق هوانا

نصرناه ورفعناه، وما جاء مخالفاً لهوى أنفسنا حمنا عليه بالدونية.. سبب هزيمتنا أننا نتصدى لأصحاب الخير للنيل منهم

أو الإساءة إليهم غيرة وحسداً حت نُجبر صاحب المعروف عل التراجع عن الخير، أو تغيير منهجه ف التعامل مع الناس،

فيعمل العمل يبتغ به وجه اله وف قلبه غصة من البشر..

سبب هزيمتنا أننا من يحارب الخير فينا لأننا نقابل الإحسان بالجحود والإنار، فنون سبباً ف تعطيل الخير وإنتشاره بين

الناس، ودعاة للقطع والبعد..

سبب هزيمتنا أننا لا نحب أن نرى أحد مرتاح ف حياته ف محيطنا، فنصر عل تنغيص الحياة عل كل من نعتقد أنه لا

يعان، ثم نتلم بالأخلاق..

سبب هزيمتنا للخير أننا نُصاب بالعجب بأعمالنا فنراها أكبر من حجمها الحقيق، مما يجعلنا نستصغر أعمال غيرنا..

سبب هزيمتنا أننا من يحارب الخير فينا لأننا ننصر كل ضالٍ ومفترٍ، عندما نعلم أن عداءه ينال من نبغض ونره غيرة

وحسداً، فنشجع وننتصر للظالم عل المظلوم ونحن نعتبره شيئا هيناً انتصاراً للنفس الأمارة بالسوء...

سبب هزيمتنا أننا لا نُعين بعضنا عل البر والتقوى وإنما نُعين بعضنا عل الإثم والعدوان، بعدم التنازل، والانتصار للرامة

عند أتفه الأسباب..

سبب هزيمتنا أننا لا نعمل العمل نبتغ به وجه اله، بل ننتظر عليه المافآة أو الأجر، ثم ندّع إخلاص النية له، أو ننتظر

سبب هزيمتنا أننا من يحارب الخير فينا!
اتب : رحاب أسعد بيوض التميمال

التاريخ : 1 أكتوبر 2014 م

المشاهدات : 4976



عدم رد المعروف حت نعلن المقاطعة..

سبب هزيمتنا أن الفاجر له من ينصره، ويعينه عل فجره، لأننا ندعو إل إقامة الحق والعدل عل الظالم بنُصرته، لأن

المظلوم لا يروق لنا، وعند المظلوم ندعو إل التأن ف إصدار الأحام عل الأشخاص خوفاً من الظلم حت يشعر المظلوم

بالغربة، والضيق وتضيع الحقوق.

إن أكبر مدمر للعلاقات ف المحيط الذي يعيش به الإنسان استخدام هوى النفس للحم عل الأشياء.. أي أخضع أي فعل

لهوى نفس فما جاء وفق الهوى أخذت به ونصرت صاحبه ووقفت معه حت لو كان ظُلمه بيناً واضحاً، وسيرته تشهد بسوء

أخلاقه، وما جاء مخالفاً لهوى نفس احتقرت واستصغرت فعل صاحبه مهما علا، وانقلبت عليه ولو كان عظيماً، فقط لأن

صاحبه لا يروق ل... أريد بذلك أن أرفع وأن أخضع حسب رغبت وأهوائ، ناسياً أنه لا يستطيع أحد أن يذل من إذا شاء

اله رفعه رغماً عنه، ولا يستطيع أن يرفع من إذا شاء اله أذله.

مدِي الْقَوهلا ي هنَّ الا هال ندًى مرِ هبِغَي اهوه عاتَّب نمم لضا نمو ماءهوهونَ اتَّبِعا ينَّما لَموا لَكَ فَاعتَجِيبسي ن لَّمفَا)

الظَّالمين)(القصص:50)

ون سبباً فالتعامل مع الطرف الأخر بسوداوية تجاه كل فعل يفعله في صر علم من علاقات قُطعت لأن أحد الأطراف يف

بعد الطرف الأخر، أو اتخاذ العلاقات شل رسم حرصاً عل عدم القطع ممن يخاف اله رب العالمين..

وكم من علاقات بترت لأن أحد الأطراف يصر عل تشويه كل خير وانتقاص كل فضيلة بسبب الحقد والغيرة فيون بذلك

سبباً ف تعطيل الخير، عندما يشعر صاحب الخير أنه ملاحق، وصاحب الشر له من ينصره ويعينه لأن كثيراً من الناس لا

يروق لهم أن يذكر أحد بخير.

إن من أشد الظلم الأحام المسبقة عل أفعال الأشخاص بالسوء.. والإصرار عل تلك الأحام حت ولو ثبت العس غيرة

وحقداً، أي تبييت النية السوء دائماً.

أو لأن ،عاديه، لأنه لا يروق ليل له، أو يناصرة كل من يمن أكره من خلال م وإن من أشد ذلك ظُلماً الالتفاف عل

أحسده..

كيف أقبل أن أكون مفتاحاً للشر مغلاقاً للخير فقط لأنن لا أريد أن أرى أحداً أفضل من أو لأن لا أقبل أن يذكر أحد بخيرٍ

غيري، فأعتقد أن بذلك أشوه سمعته وصورته وأنتصر لنفس الأمارة بالسوء، وأكون بذلك من المفلسين رغم الصيام

والصلاة والزكاة كما قال عليه الصلاة والسلام ف الحديث (عن أب هريرة رض اله عنه عن رسول اله صل اله عليه

وسلم أنه قال: أتدرون من المفلس؟ قالوا:المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال صل اله عليه وسلم:إنَّ المفلس من

أمت من يأت يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأت وقد شتم هذا وسب هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دماء هذا،

وضرب هذا، فيعط هذا من حسناته وهذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقض ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت

عليه ثم طرح ف النار” صدق رسول اله صل اله عليه وسلم) (رواه مسلم). 

المصادر:


