
الفر الغرب الشائع اليوم فر إلحادي؛ لأنه كان ف أصله رد فعل عل النيسة ثم عل الدين؛ فان لذلك محاولة لإيجاد

أسس فلسفية غير دينية يستند إليها الفر العلم والسياس والاقتصادي والاجتماع والنفس وغير ذلك. 

وكونه كذلك لا يعن أن كل ما فيه من تفاصيل باطلة، لنه يعن أنه يستند ف مجمله عل أساس واه. لننا كثيراً ما نأخذ

هذا الفر معزولا عن بيئته تلك الفرية الإلحادية، فنَعده فراً إنسانياً صالحاً لل زمان ومان، بل كثيراً ما ندع لذلك أن

.الأقل لا يعارضه، وويل لمن يقول غير ذلك من أمثال ديننا يقول به أو أنه عل

أضرب ف هذا المقال مثلا بمفهوم واحد هو مفهوم الحرية الذي ياد أن يون أمراً مسلَّماً به عند جيمع الناس ف عصرنا،

فأقول:

إن الحر حرية كاملة هو الذي لا قيود عل تصرفه ألبتة هو الذي يفعل كل ما يريد. لن الفعل يحتاج إل علم وإل إرادة

وقدرة. فالحر حرية كاملة يجب أن يون ذا علم كامل وقدرة كاملة وإرادة نافذة. ولا يمن أن يون للفاعل علم كامل وقدرة

كاملة وإرادة نافذة إلا إذا كان مستغنياً عن غيره استغناء كاملا لا يحتاج إل أن يتعلم منه شيئاً، ولا أن يتسب منه مقدرة ؛

لأن الحاجة إل علم الغير أو مقدرته قيد يتناف مع كمال الحرية.

فما يقوله المدافعون عن الديمقراطية من أن الإنسان لا يون حراً إذا هو أطاع قانوناً ليس من صنعه كلام صحيح. لنهم

معترفون بأن الإنسان لا بد له من أن يعيش ف جماعة، وأن العيش ف الجماعة يتطلب وجود سلطة تأمر وتنه وتعاقب،

الحرية والعبودية
الاتب : جعفر شيخ إدريس
التاريخ : 20 يناير 2015 م

المشاهدات : 8317



وأن القوانين الت بمقتضاها تفعل هذا لا يمن أن تون كلها من صنع كل الأفراد الذين يوِنون المجتمع، وأن مشاركة

الأفراد وإن كانت ف النظام الديمقراط أكثر منها ف غيره، إلا أن صنع القوانين حت ف هذا النظام هو ف النهاية من صنع

قلة من أفراد المجتمع متمثلة ف أعضاء المجالس التشريعية. وعليه فإذا كانت المشاركة ف وضع القوانين ه معيار

الحرية ؛ فإن الناس ليسوا أحراراً إلا بقدر يسير حت ف الديمقراطية. بل نقول إنه حت صنع القوانين ليس ضماناً للحرية

تبِع نفسه هواها، فيفعل كل ما تأمره وتريده شهواته من إسراف فلو كان الفرد يتصرف كيف شاء. لماذا ؟ لأنه قد ي حت

الأكل، وشرب للخمر، وتعاط للمخدرات، وارتاب للفواحش، وهذا. مثل هذا الإنسان ومثله اليوم كثير ف الغرب ليس

حراً. نعم إنه ليس عبداً لبشر مثله ! ولنه عبد لهواه.

ما المخرج إذن من هذه العبودية؟

لا أمل للإنسان ف حرية مثل تلك الت تريدها الفلسفات الغربية؛ وذلك أن كل الناس بما فيهم منرو وجود الخالق سبحانه

تسب، وهو علم ناقص، وأنه يعتمد فمقرون بأن الإنسان ليس هو الذي أوجد نفسه، ولا هو الذي يبقيها، وأن علمه م

استمرار حياته عل ظروف لا قبل له بالسيطرة عليها.  فالضياء يأتيه من الشمس، والماء من المطر، والزرع من الأرض،

وهذا. فأن يون حراً؟ وأن يون مستقلا بقراره؟

والمؤمنون بوجود الخالق مقرون بأن اله هو وحده ذو العلم الامل، والقدرة الاملة، والاستغناء الامل، فهو وحده الفعال

لما يريد. أما الإنسان فهو مخلوق، وبما أنه مخلوق فهو مملوك لخالقه، والمملوك عبد.

نه عبدٌ لخالقه لا لمخلوقات مثله.  وعبوديته لخالقه تتمثل فكونه عبداً لا حراً، ل حقيقة الإنسان ه تدل عل فالصفة الت

كونه شاء أم أب محوماً ف كل تصرفاته بمشيئة خالقه.  نعم إن للإنسان مشيئة! ونعم إن له قدرة ! لن خالقه هو الذي شاء

ان يجعله شائياً، وهو الذي شاء أن يجعل له قدرة. فمشيئته ليست مطلقة، بل ه مقيدة بمشيئة خالقه.

فإذا كان الخالق فعالا لما يريد، فإن الإنسان يريد ما لا يون ويون ما لا يريد. لن الخالق الذي جعل لخلقه قوانين كونية

قهرية لا اختيار لهم ف طاعتها، قد جعل للبشر قوانين شرعية لا تتم سعادتهم الدنيوية والأخروية إلا بها، لنه جعلها قوانين

اختيارية من شاء منهم أن يلتزم بها فعل، ومن لم يشأ لم يفعل.

إذا فعل كان عبداً له باختياره كما هو عبد له باضطراره. وإذا لم يفعل كان عبداً لهوى نفسه أو هوى غيره من البشر.

فالوسيلة الوحيدة لتحقيق ما يريده دعاة الديمقراطية أعن التحرر من العبودية للبشر لا تون كما رأينا بأن يسن كل فرد

لنفسه ما شاء من قوانين. إنها لا تون إلا بإخلاص العبودية له بطاعة ما شرع ف كل مجالات الحياة.

لا مجال إذن للتخلص من العبودية للبشر إلا بالعبودية لخالق البشر. فالإنسان ليس إذن مخيراً بأن يون حراً أو يون عبداً،

التمرد عل ون للإنسان حرية التشريع مرتبطة دائماً بالدعوة إلأن ت بل هو مخير بين عبوديتين. ولهذا كانت الدعوة إل

شرع اله ؛ لأنها ف حقيقتها دعوة إل أن يون المخلوق العبد المملوك فرداً أو جماعة إلهاً مشرعاً لنفسه أو لغيره. وكان

الرد الإله دائماً أن الإنسان المخلوق ليس من حقه أن يضع من القوانين ما شاء فيحل ويحرم ويأمر وينه، حت لو كانت

القوانين خاصة بشخصه، وأن الخالق هو الذي من حقه حقاً لا ينازعه فيه غيره أن يشرع وأن يطاع.

المتخذون دون اله آلهة من الأهواء يقولون:

(اصلاتُكَ تَامركَ ان نَّتْركَ ما يعبدُ آباونَا او ان نَّفْعل ف اموالنَا ما نَشَاء) ( هود : 87 ).



(ما ارِيم الا ما ارى وما اهدِيم الا سبِيل الرشَادِ ) ( غافر : 29 )

لن الرب الخالق يقول:

(وما قَدَروا اله حق قَدْرِه اذْ قَالُوا ما انزل اله علَ بشَرٍ من شَء) ( الأنعام : 91 )

(ايحسب الانسانُ ان يتْركَ سدًى) (القيامة: 36) يترك سدى أي يهمل فلا يؤمر ولا ينه ولا يبعث ولا يحاسب

ويقول: (قُل ارايتُم ما انزل اله لَم من رِزْقٍ فَجعلْتُم منْه حراماً وحلالا قُل آله اذِنَ لَم ام علَ اله تَفْتَرونَ) ( يونس : 59 )

ولن بما أن للإنسان إرادة مهما كانت محدودة، وبما أن له قدرة مهما كانت أيضاً محدودة، فإن له حرية ف حدود قدرته

وإرادته. لنه قد يفقد قدراً من هذه الحرية العادية المحدودة حين يسترق فيون عبداً يمله ويبيعه ويشتريه بشر مثله. فإذا

ما اعتق قلنا إنه قد صار حراً، أي رجع إل الحرية المعتادة الت وهبها اله تعال لل الناس. وقد يحبس ويعتقل فتحد من

حريته ؛ فإذا ما خرج من الحبس قلنا إنه قد أطلق سراحه. وقد تتسلط أمة عل أمة أخرى فتحمها، فإذا ما تخلصت منها

قلنا إنها قد نالت حريتها، وقد يتسلط حاكم ظالم عل أمة فيفرض عليها أحاماً بهواه كما كان فرعون يقول لشعبه : ما

أريم إلا ما أرى وما أهديم إلا سبيل الرشاد. وقد يمنعهم من بعض ما أباح اله أو أوجب من اللام والحركة والاجتماع،

فإذا ما تخلصوا منه قلنا إنهم صاروا أحراراً.

لن أسوأ أنواع العبودية أن يون الإنسان باختياره عبداً لمخلوق مثله، عبداً له يدعوه ويرجوه ويتوكل عليه ويستغيث به، أو

يرض له بحق التشريع والطاعة فيجعله ف مقام المول سبحانه. ولا فرق ف هذا بين أن يون الحم دكتاتورية أو وصائية

.ه تعالم البشر مخالفاً لح مأو ديمقراطية ما دام ح

بل إن الإنسان ليون عبداً حت لو كان هو المشرع لنفسه؛ لأنه يون حينئذ متبعاً لهواه متخذاً إياه إلها  [افَرايت من اتَّخَذَ

الَهه هواه] (الجاثية : 23)، وذلك أنه إما أن يون الإنسان عبداً له أو عبداً لهواه ولا واسطة بين الأمرين [فَان لَّم يستَجِيبوا لَكَ

فَاعلَم انَّما يتَّبِعونَ اهواءهم] (القصص: 50). وعليه فلا سبيل إل التحرر من العبودية للبشر إلا بإخلاص العبودية لخالق

البشر.

فالقول بأن الإنسان حر أو أنه ينبغ أن يون حراً بالمعن الغرب الشائع كلام يذبه الواقع، ثم إنه مخالف للإيمان بأن

الإنسان عبد له يأتمر بأوامره، وقد أدرك هذا بعض التاب النصارى، منهم كاتبهم الإنجليزي المشهور لويس الذي قال

كلاماً فحواه: إنن لم أولد لأكون حراً، وإنما ولدت لأسمع وأطيع.

 

 

موقع الشيخ جعفر شيخ ادريس

المصادر:


