
إن مما شاع ف زماننا وأصبح يدور بين عموم الناس خاصة الشباب الناشئة مبدأ (تحيم العقل ) ورفض التسليم لأوامر

الشرع والمجادلة فيها بحجة عدم الاقتناع بها, أو عدم قبول العقل لها، فأصبحت تُرد كثير من الأحاديث والأحام موصوفة

بالتنقص, وإثارة الشبهات حولها حت تزعزعت مسلمات الشرع و ثوابته, وأصبح عقل الفرد هو الفصل والحم لما يتبعه

من الأحام.

وعند التأمل ف العقل وتركيبه يتبن أن العلوم الضرورية أو البدهيات العقلية كالعلم بأن الل أكبر من الجزء وغيرها, مما

تتفق عليه عقول العقلاء, أما العلوم النظرية وه الت تحصل بالنظر والاستدلال‐والأحام الشرعية منها‐ فاختلاف العقول

المجردة فيها بين, فل يفسر بحسب منظوره, ومفهومه, مما يدل عل أن العقول تتفاوت والأفهام تختلف. فرد أي أمر لمجرد

العقل فقط يعن نتائج متباينة ف الحم عل الأشياء, قال ابن تيمية‐رحمه اله‐: (وهذا مع أن الناس متباينون ف نفس

عقلهم الأشياء من بين كامل وناقص وفيما يعقلونه من بين قليل وكثير وجليل ودقيق وغير ذلك) "مجموع الفتاوى" (9/309),

كما أن العقل يعتريه مؤثرات تؤثر به, من ضعف وعجز وميل للهوى، وتصور الأمور بحسب مدارك الشخص وعلمه، بل إن

هذا التفاوت قد يحصل ف الشخص الواحد، قال الشاطب ‐رحمه اله‐: (فالإنسان وإن زعم ف الأمر أنه أدركه وقتله علما

لا يأت عليه الزمان إلا وقد عقل فيه ما لم ين عقل، وأدرك من علمه ما لم ين أدرك قبل ذلك، كل أحد يشاهد ذلك من نفسه

عيانًا، ولا يختص ذلك عنده بمعلوم دون معلوم، ولا بذات دون صفة، ولا فعل دون حم) "الاعتصام" (3/286) فجعل العقل

مناطاً ترد إليه الأحام بمجرده خطأ بين, كما أن كثيراً من التجارب والأبحاث العلمية لا يحم فيها العقل وحده بل تخضع

لدراسة وجمع أدلة وتطبيق عل الواقع لدراسة جدوی وأثر ما يتم دراسته, ثم تصدر بعد ذلك الأحام وه مع كل هذا قابله

للرد والقبول, فيف بمن يتصدی لأحام الشرع بالعقل المجرد، ويجعله معيار الرد والقبول من غير دليل بين!!

وإن سلمنا جدلا صحة جعل العقل مقياساً لقبول الأحام وردها فلأي العقول نحتم؟ فالعقول كثيرة، فإن قيد ذلك بعقل فرد

أو جماعة معينة, فما الذي ميز هذا العقل عن غيره من العقول؟

وإن كان الاحتام لجميع العقول, فلم يؤخذ قول الناف بعقله ويقدَّم عل المثبت بعقله؟!

العقلانيون والمسلمات الشرعية
الاتب : سارة محمد الحميد

التاريخ : 9 إبريل 2015 م

المشاهدات : 4899



ولا سبيل لجعل الأمر راجعاً لل فرد وما يراه بعقله إذ الأحام أنزلها اله لعباده كلهم واحدة, فتبين بهذا أن العقول تتفاوت

وأن التحاكم للعقل مردود بالعقل.

ويجدر التنبيه إل أن رفض جعل العقل مقياسا لقبول الأحام وردها ليس معناه غلق التفير وإهمال العقل, فعلاقة العقل

بالنقل علاقة متوافقة قال شيخ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه اله: (العقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح) "مجموع الفتاوى"

(12/80) فإن اختلفا فإما أن العقل غير صريح وإما أن النقل غير صحيح.

سائر المخلوقات, ودعا إل الإسلام نجده أن الشارع كرم الإنسان بالعقل وميزه به عل انة العقل فم وعند التأمل ف

تشغيل طاقاته واستثارته؛ ليؤدي دوره الذي خلقه اله, وقال تعال: (افَلا يتَدَبرونَ الْقُرآنَ ولَو كانَ من عنْدِ غَيرِ اله لَوجدُوا

فيه اخْتلافًا كثيرا), وقال سبحانه: (اولَم ينْظُروا ف ملَوتِ السماواتِ وارضِ), وغيرها من الآيات الداعية إل التدبر

:من استعمل عقله وذم من عطله, فقال تعال عل كما أثن ,الإيمان عن طريق الإقناع العقل ر, بل إن الشارع دعا إلوالتف

(كذَلكَ يحيِ اله الْموتَ ويرِيم آياته لَعلَّم تَعقلُونَ)، وقال: (انَّما يتَذَكر اولُو الْبابِ) وقال عز وجل: (انَّا انْـزلْنَاه قُرآنًا عربِيا

لَعلَّم تَعقلُونَ), وقال تعال: (وهو الَّذِي انْشَاكم من نَفْسٍ واحدَة فَمستَقَر ومستَودعٌ قَدْ فَصلْنَا الآياتِ لقَوم يفْقَهونَ), وقال

تعال: (ولَئن سالْتَهم من نَزل من السماء ماء فَاحيا بِه ارض من بعدِ موتها لَيقُولُن اله قُل الْحمدُ له بل اكثَرهم  يعقلُونَ),

وقال تعال: (انَّ شَر الدَّوابِ عنْدَ اله الصم الْبم الَّذِين  يعقلُون), وغيرها من الآيات.

ومن سمات التريم الت حظ بها العقل ف الإسلام أن جعله أحد الضروريات الخمس, فحم العقل وحرم كل ما يؤدي

إل الإخلال به وضياعه, كما جعله مناط التليف, فالتليف يدور مع العقل وجوداً وعدماً, كما حدد المجالات الت للعقل أن

يخوض فيها، حت لا يضل، ولا يزيغ، ولا يتخبط ف الظلمات إذا خاض ف غيرها, فالعقل لا يدرك كل ما جاء به الرسول ‐

صل اله عليه وسلم‐ أو أخبر عنه, فمداركه ليست شاملة, إذ لو كانت العقول مستقلة بمعرفة الحق وأحامه، لما احتاج

الناس لإرسال الرسل, وبيان الشرائع, قال الشاطب: (اعلم أن اله جعل للعقول ف إدراكها حدا تنه إليه لا تتعداه، ولم يجعل

لها سبيً إل الإدراك ف كل مطلوب) "الاعتصام" (3/282) .

وقال ابن تيمية: (فإنهم –أي سائر المسلمين‐ متفقون عل أن ما جاء به الرسول صل اله عليه وسلم لا تدركه كل الناس

بعقولهم، ولو أدركوه بعقولهم لاستغنوا عن الرسول) "درء تعارض العقل والنقل" (5/ 297)

ومن هنا نجد أن الإسلام اتخذ موقفاً وسطاً تجاه العقل فلم يقدسه ويجعله أصلا للعلوم والمعارف والحم المقدم عل النقل,

كما لم يعطله ويقبل ما لا يعقل من الخرافات, بل اتخذ مسلاً وسطاً تجاه العقل حيث عرف للعقل قدره فوضعه ف مانه

اللائق به بلا إفراط ولا تفريط, والناظر إل جذور شبهة تقديم العقل عل النقل يجد أنها كانت أول معصية وقعت ف الأرض

حيث ركن إبليس إل عقله فرأى أفضلية النار عل الطين فأعرض عن أمر ربه وقدم عقله عل النص فهلك, فآفة تقديم العقل

عل النقل من أخطر الآفات الت جلبت للأمة الثير من الخلاف وظهور الفرق الضالة، كما زعزعت المسلمات الشرعية

لدى المسلمين, وفتحت باب الهوى وعدم التسليم لأوامر اله, وأوردت الشبهات تلو الأخرى عل دين المرء, فسهل عليه

الانحلال من دينه, وترك شريعة ربه بحجة عقله, لا سيما ف زماننا الذي كثرت فيه الفتن, وقل فيه التحصين الدين المتين,

فالسبيل الأمثل لنجاة المسلم أن يتعلم دينه ويتمسك به, وإن طرأت عليه شبهة أن يبحث لها عن جواب ف الشريعة الإسلامية

وسؤال أهل العلم عنها, ولا يسارع ف رد النصوص ولَ الأحام وفق هواه, وإن ثبت له صحة النص الشرع مع عدم قبول

عقله فليتهم عقله, وليصدق ف طلب الحق, ويسأل ربه أن يجليه له ويبصره به, مع ترسيخ الإيمان ف قلبه, والاعتزاز

بالإسلام ولزوم السنة, فالشبهــات تَعلــق بالقلــوب الضعيفــة والنفوس المنهزمة.



(لا تجعل قلبك للإيرادات والشبهات مثل السفنجة فيتشربها فلا وأختم بوصية شيخ الإسلام ابن تيمية لتلميذه ابن القيم: 

ينضح إلا بها, ولن اجعله كالزجاجة المصمتة تمر الشبهات بظاهرها, ولا تستقر فيها فيراها بصفائه, ويدفعها بصلابته وإلا

فإذا أشربت قلبك كل شبهة تمر عليها صار مقراً للشبهات) "مفتاح دار السعادة" (1/ 140).

 

 

 

صيد الفوائد

المصادر:


