
قصة الإنسان ف هذه الدنيا عبارة عن سلسلة من التراكمات الناتجة عن الحركة المستمرة للحياة، واطراد الأحداث وتجدد

الوقائع، فالاستمرارية والحركة سنتان عظيمتان من السنن الونية، الت تمض عليها الحياة عل هذه البسيطة، وهو ما

نبهت عليه الثير من نصوص الوحيين، الت تعمق ف نفس المسلم معان الاستمرار والحركة، ولعل أبرزها حديث الفسيلة

العظيم، الذي يتجاوز بالمسلم أخص ظرف وأخطر مرحلة‐ نهاية العالم‐ ليرسخ فيه مبدأ التفاعل مع الحياة، لذلك يعد نصاً

محماً ف تعميق معان الاستمرار والتواصل.

ورغم حيوية وأهمية عنصر التراكمات ف حياة الأمم، باعتباره يشمل العنصر الزمن والمان والبشري، إلا أن الاهتمام به

لم يجد حقه من الرصد والاستقراء والتحليل والاستنتاج، ولعل قلة الدراسات العميقة والأصيلة منذ عصر ابن خلدون إل

يومنا هذا‐اللهم إلا صنيع مالك بن نب رحمه اله‐ دليل قوي عل هذه الملحوظة الت تنب عن ضعف الأمة ف تجسيد منهج

علم حقيق، ترصد به حركة كل مرحلة من البداية إل المصير، بل إن الأمة صارت عاجزة حت عن تحديد البدايات

والنهايات المرتبطة بالمراحل الت تمر بها، وهو إخفاق له ما بعده، من تعارض وتناقض ف النظر لل مرحلة وتجسيد كل

مشلة، وبناء الحلول عليها، وهوما نعيشه واقعاً اليوم.

لماذا فقه التراكمات؟ لأن الحياة مراحل تتوال، لا قطع منفصلة تسقط مرة واحدة عل الناس بين الفترة الزمنية والأخرى،

فقه التراكمات
اتب : محمد الأمين مقراوي الوغليسال

التاريخ : 22 فبراير 2015 م

المشاهدات : 5129



وهذا ما نجده ف كل الأمم عند استقراء تاريخها المسطور، ومادامت الحياة عبارة عن مراحل متسلسلة فإن هذا يعن بداهة

تأثير كل مرحلة ف الأخرى، وهذا ما نغفل عنه بصورة لا يقبلها عقل، ولا يتصورها منطق، حيث ضاعت الأمة بين تراكم

التراكمات المهملة، والمرمية ف زوايا التهميش والتجاهل، والدليل عل ذلك أننا نخرج من مرحلة إل مرحلة ونحن لم نفقه

ما عشناه ف الأول، ولم نحدد مشلاتها ولا عقباتها ولا تحدياتها، ولا العلاجات الت كان يفترض تقريرها، وندخل الثانية

ونحن مثقلون بتراكمات الأول، مما يجعل تحديد الغايات والأولويات خارجاً عن أيدينا، بل إن التراكمات الت استصحبناها

معنا ه الت تحدد غايات وأولويات وتصورات المرحلة الجديدة، مما يورث غبشاً ف الرؤية، وغموضا ًف التصور،

وتخبطاً ف تحديد الأولويات، والثمن ضياع أجيالنا وضمور حاضرنا وجهل مصيرنا، ولعل تعدد الجواب عن السؤال الذي

حارت عقول المثقفين والنخبة ف الإجابة عنه برهان ناصع ف ذلك، وهوسؤال الأزمة: أي أزمة تعيش الأمة الإسلامية؟ حيث

تتعدد الإجابات وتتضارب الرؤى، وتتصادم الاقتراحات وتتنافر المشاريع.

وكان يفترض أن تستقرئ العقول الفذة تراكمات كل مرحلة، ابتداء من مرافقة أحداثها إل رصد صيرورتها، انتهاء لتقرير

المشلات وتجسيد الحلول، وإقصاء السلبيات واستصحاب الإيجابيات إل ساحة المرحلة الجديدة.

الإسلام وفقه التراكمات وإن المرء ليتعجب من غياب هذا الفقه الثقيل العميق، رغم وجود عشرات النصوص من التاب

والسنة والت تدل عل أهميته كفقه ركين لفهم صيرورة الحياة وسننها، والمطلع عل تراث الخلفاء الراشدين وخاصة عمر

رض اله عنه، يجد أن ممارساتهم تحمل ف طياتها ركائز هذا الفقه المؤصل ف نصوص الوحيين، وسنضرب لذلك نماذج

للتأصيل والتوضيح: فقد عبرت الثير من نصوص القرآن عل أهمية التراكمات ف التحم ف الواقع والمستقبل والمصير،

ومن أهم النصوص الت تناولت عنصر التراكمات كمؤثر فاعل ف حياة الأمم القصص الت تتحدث عن بن اسرائيل، كيف

كانوا وكيف تراكمت جناياتهم حت أوصلتهم للضياع، وإل التيه ف الأرض عقوداً طويلة، وما حاية القرآن عن المشلات

والآفات الت جاء يعالجها كل نب ف قومه إلا تأصيل لهذا الفقه المين، فتراكمات الجريمة الاقتصادية ف قوم شعيب عليه

السلام جعلت العلاج النبوي لها ف ترسيخ قيم التعاملات الشرعية السليمة من الخبث والغش، وتراكمات الجريمة الأخلاقية

ف قوم لوط جعلت دعوة لوط عليه السلام أخلاقية بالدرجة الأول، وتراكمات عقدة العلو والاستعلاء ف ثمود، جعلت دعوة

صالح عليه السلام تركز عل ضعف المخلوق أمام جبروت الجبار، تنبه عل خطر الاغترار بالقوة، وتدعو لنبذ البر الذي

جعلهم يتباهون بتحدي الخالق، وإرجاع الإنسان إل حقيقته، وه أنه عبد ضعيف أمام قوة الخالق العظيم.

السلب العقل الجمع الذي تراكم ف ري، وموت المنطق، ويربطه بالتقليد الأعمكما يتحدث القرآن عن سبب الجمود الف

للفار (إنا وجدنا آباءنا عل أمة وإنا عل أثارهم لمقتدون)، ولا يتوقف القرآن هنا ف توصيف التراكمات تلك، بل يحدد

العلاج انطلاقاً منها، فيستعمل الحجاج العقل والحوار المنطق لتفيها وهدمها، تمهيداً لإحلال مفاهيم الحق مانها (قل إن

كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين) دعوة للتحرر من التقليد ومن ربقة عقيدة الآباء، نحو رحابة الفر والتأمل والسؤال.

إن نصوصاً من أمثلة (قل سيروا ف الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق ثم اله ينش النشأة الآخرة إن اله عل كل شء قدير)

وقوله تعال (قد خلت من قبلم سنن فسيروا ف الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المذبين) كلها تأصيل لوجود تراكمات

يجب عل الإنسان دراستها، وهذه الآية ومثيلاتها تحمل تنبيهات هامة، عل أن نفس التراكمات تعط نفس النتائج، مما يجعل

مؤشرات الصلاح والفساد والنجاة والهلاك واضحة جداً ف الخطاب القرآن عل ضوء فقه التراكمات.

ولو جئنا للسنة واستقرأناها، لوجدنا أمثلة كثيرة عل فقه التراكمات المركوز فيها، ولعل من أوضح الأمثلة عل ذلك حديث

ه عليه وسلم ‐ فقال: (يا معشر المهاجرين، خمسال ه ‐ صله عنهما قال: أقبل علينا رسول الال ه بن عمر رضعبد ال



إذا ابتليتم بهن وأعوذ باله أن تدركوهن: لم تظهر الفاحشة ف قوم قطُّ حت يعلنوا بها إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع الت لم

تن ف أسلافهم الذين مضوا، ولم ينقصوا الميال والميزان إلا اخذوا بالسنين وشدة المؤونة وجور السلطان عليهم، ولم

يمنعوا زكاة أموالهم إلا منعوا القطر من السماء، ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا عهد اله وعهد رسوله إلا سلط اله

عليهم عدوا من غيرهم فأخذوا بعض ما ف أيديهم، وما لم تحم أئمتهم بتاب اله ويتخيروا مما أنزل اله إلا جعل اله

بأسهم بينهم) رواه ابن ماجه ف سننه، إنه حديث عظيم، يؤصل لهذا المنهج السديد، ويدعو لرصد التراكمات ف الأمة

وفقهها، وإرسال أي إنذار أوخطة عمل إصلاحية بناء عليها.

والناظر ف عصر الخلفاء الراشدين يجد أن فقه التراكمات كان له حضور قوي ف فتاويهم وسياساتهم، ولاشك أن أبرز فترة

تجسد فيها هذا الفقه ه مرحلة العهد العمري، لما عرف عن الفاروق عمر رض اله عنه من فقه سديد وسياسة محمة، فها

ك، بعد تراكم تساهل الناس فالمجلس الواحد طلاقاً بائنا بينونة كبرى، حماية للأسر من التف هو يجعل الطلاق الثلاث ف

الطلاق، وها هو يجعل حداً ثابتاً لشارب الخمر بعد أن كثر شربه ف عهده، حفاظاً عل طهر المجتمع، بل إن عمر رض اله

عنه لا يقف عند اطراد الوقائع ف الحاضر، بل يستشرف المستقبل وتراكماته، فيمنع انتشار الزواج بالتابيات خشية

الجوسسة وعنوسة المسلمات، مما يخلق بعد ذلك واقعاً يصعب مجابهته، ويستشرف توال وتاشف المستجدات والنوازل،

قادر عل حركة فقهية استباقية بارعة تضمن له وجود أكبر مجمع فقه ه عليهم، ففيمنع خروج الصحابة رضوان ال

تحريك دواليب الحياة والحفاظ عل استقرارها الدين والدنيوي.

بل يتضح فقه عمر رض اله عنه ف فهم التراكمات أكثر فأكثر ف قضية منعه سهم المؤلفة قلوبهم عن سيد غطفان، بناء

عل ما تراكم عنده من فهم عميق لمقاصد الإسلام، حيث ربط ذلك بفقهين تراكميين هما فقه الضعف وفقه القوة، اللذين

يحددان ميزة كل مرحلة، فتراكم عناصر القوة لها فقهها الخاص، وتراكم عناصر الضعف ف الأمة تجعل الفقيه يتجنب

الفتوى انطلاقاً مما تقرر ف مرحلة القوة، وفقه عمري لامع استمده من فقهه للمرحلة المية والمرحلة المدنية، باعتبارهما

محلا هذين الفقهين. وهذا الخليفة الأموي العادل عمر بن عبد العزيز رحمه اله يرد عل ابنه الذي طالبه بتطبيق الشريعة

تطبيقاً كاملا، بفقه التراكمات حيث يقول له مجيباً (يا بن لو حملتهم عل الحق جملة لخرجوا منه جملة) ولاشك أن هذا

الفقه الراشد نتاج فقه لما تراكم عنده من علم وخبرات وسياسة سابقة.

فقه التركات وفقه التراكمات: إن الراصد للحركة الفقهية والفرية والسلوكية لأمتنا، يجد أن تعاملها مع الوقائع الحادثة،

والنوازل الخطيرة، لا يخرج عن تعامل الفقيه مع تركة ميت يستعجل ورثته نصيبهم منها، فبدل استقراء الماض ورصد

الحاضر ودراسته، ثم تحديد مشلاته ومعضلاته، نجدها تتعامل معه بصورة رياضية جافة، فتقدم إجابات سريعة تتسم

قررها علماء الإسلام بعد استلهامها من روح الشريعة وفلسفة التشريع، وعل بالسطحية، والبعد عن المنهجية العلمية الت

رأسها رصد التراكمات، وربطها وتحليلها، وبناء الاستنتاجات والعلاج عليها، خاصة مع ما تعانيه الأمة من تداخل ف

التخصصات تداخلا غير مدروس، فترى أن أغلب من يخوض ف أزمات الأمة، ينظّر ويؤصل ويطرح الحلول ويجزم

بنجاعتها، بعد أن يؤكد بقطعية تحديده للمعضلة، وهذا ينبغ أن يختف أو أن يقلل أهل البصيرة من وجوده ف واقعنا،

فضرره عظيم عل مجموع الأمة.. وشتان بين فقه التركات وفقه التراكمات.

لماذا فشلنا ف دراسة التراكمات؟ قد تون إشالية الإخفاق ف استغلال التراكمات، ف غرق العقل المسلم اليوم ف ذهنية

التجميع والتديس، واعطائها جل اهتمامه، تأصيلا وحماية، وهذا قطعاً ليس بالمنهج الذي تستقرأ به كتلة التراكمات

ديس، ضعفنا فتحويل كل جهودنا نحوعملية الت انغماسنا ف تزخر بها حياتنا، ومن المؤشرات الدالة عل الضخمة الت



مناهج البحث، بل إن غالبية الباحثين يشون من معاناتهم الشديدة ف جانب المنهجية العلمية الرصينة، الت لم يتمنوا من

الإلمام بها وتحقيقها، بسبب ضعف حلقة مناهج البحث ف عالمنا الإسلام اليوم، وما لم نعمل عل تحقيق التخصص

الدقيق ف كافة الشعب والتخصصات الانسانية، وإيجاد ملة البحث والتنقيب فيها، فإننا لن نرس إلا العجز ف التعرف

عل طبيعة الأشياء، والتعمق ف فهم منطقها، والتمن من تحديد مساراتها وتفاعلاتها أثناء ذلك ومحاولة تحديد مصيرها،

ونحن لم نستخدم أدواتها أصلا.

إننا نحتاج إل مأسسة الفر، من أجل خلق تحول ناجح ينتقل بنا من ذهنية التديس، نحوصناعة فر التنقيب والانتاج، لأجل

التعرف عل طبيعة الأشياء، والتعمق ف فهم منطقها، والتمن من تحديد مساراتها وتفاعلاتها أثناء ذلك ومحاولة تحديد

مصيرها وهذا لا يتم إلا من خلال عمل مؤسسات شامل يتصف بالتامل، ويستند إل دعامة الوحيين (قل إن هدى اله

هوالهدى)، لأن أي بحث وتنقيب معرف يبق ناقصا قاصرا ما لم يستنر بقيم الوحيين، والمقصود هنا هو الاستظلال بظلال

السنن الونية ف التعامل مع كل الظواهر الونية، والتمسك بسنن اله ف الحياة والأحياء أثناء ممارسة ذلك.

فقه التراكمات عند الغرب هو ميدان التاريخ، الذي عرف ف م علن من خلاله الحالغرب والتراكمات: لعل أهم ميدان يم

القرن التاسع عشر جهوداً راقية ف استقراء التاريخ، ومحاولة التعرف عل ماهيته، ثم استغلاله والتحم ف مساراته ليون

ولعل أبرز من تعمق ف ،العالم الغرب تفسير حركة التاريخ ف خدمة الغرب، وهذا ما يفسر ظهور نظريات مرموقة ف ف

ذلك هم المؤرخون الألمان وأشهرهم أوزفالد شبنغلر، ولا يمن تجاهل ألمع مؤرخ الغرب ف ميدان دراسة التراكمات،

الإنجليزي أرنولد توينب، الذي أنتج ف واحد وأربعين سنة موسوعة علمية هامة سماها "دراسة للتاريخ" أبدع فيها وهو يصول

ويجول ف استقراء لتراكمات التاريخ والحضارات، وممارسة لعملية الحفر والتنقيب بشل رأس مثف، مستعملا ملته

العلمية الثقيلة وخبرته الحصيفة.

إننا نجزم أنه لم يصل إل حقائق كاملة أو نهائية ف بحوثه تلك، لاعتبارات عدة أهمها عدم معرفته بقيم الوحيين، لننا نصر

عل أن الغربيين تمنوا فعلا من إيجاد بعض أدوات التنقيب والحفر ف التاريخ وتجاوز مرحلة الجمع والرصد، مما يجعل

وجدها أخذ بها. خاصة أن هذا الغرب أثبت حلم عقله ف مة ضالة المؤمن أنالاستفادة منهم أمراً مطلوباً، مادامت الح

الحرب العالمية الثانية إلا دليل عل التعامل مع أزماته من خلال فقه التراكمات، وما فعله الانجليز ف المنهجية ف الميل إل

ذلك، فعندما تعرضت لندن للقصف مدة سبعة أشهر كاملة وبشل مستمر، ومقتل الألاف، وظهور علامة الهزيمة الساحقة،

ريهم وعلماءهم من مختلف التخصصات، وقرروا دراسة أسباب إخفاقهم فجمع الانجليز خيرة خبراءهم ومهندسيهم ومف

الحرب، وسبب التفوق الألمان عليهم، وظلت هذه النخبة شهوراً تحت الأقبية تدرس وتراجع كل المنظومات الت تحم

الحياة والانسان ف انجلترا، وكان ونستون تشرشل رئيس وزرائهم ف ذلك الحين يقول لهم بصوت عال "لا أعدكم بشء

سوى مزيد من الدماء مزيد من الدموع مزيد من التضحيات" وفعلا بعد شهور طويلة نهض الانجليز ودارت الدائرة وقصف

الإنجليز برلين وأغرقوا السفينة الأسطورة البسمارك، كانت التراكمات الت وقف عليها نخبة إنجلترا رصداً وتحليلا ومدارسة

بداية الحل ومفتاح النصر ف الحرب، والناظر ف القرآن يجد أن الآيات الت نزلت بعد غزوة أحد حددت لهم تلك التراكمات

الاعتبار بعد أن غيرت مفاهيم وقيم الحرب ف خسارة، داعية أهل الإيمان إل قلبت المعركة من نصر إل النفسية الت

نفوسهم.

كيف نتعامل مع التراكمات؟ إن الجواب عل هذا السؤال يحتاج إل عمل جبار، تقوده نخب متمنة من مختلف العلوم

تفننا نول ،هذه العجالة ومن منطلق غير مؤسسات ن الإجابة عليه فالنظر والطرح، ولا يم الانسانية، وتتميز بالعمق ف



بذكر هذه القاعدة الذهبية الت ذكرها عالم المقاصد الطاهر بن عاشور رحمه اله عندما قرر قاعدة "الشريعة تقرير وتغيير"

وه قاعدة جليلة عظيمة الفائدة، تؤصل ليفية التعامل مع الواقع، انطلاقا من رصده وتحليله، وانتهاء بإرساء اليفية

الصحيحة للتعامل مع مشلاته وحل عقباته، وترسخ مبدأ أن الواقع لا يقبل التعامل معه كوحدة موحدة لا تقبل التجزؤ ودليل

هذا حديث النب عليه الصلاة والسلام "إنما بعثت لأتمم مارم الأخلاق" فهو حديث أصل ف هذا الباب أي فقه التراكمات،

فالحم الذي نطق به الحديث لم يبن من فراغ بل بن عل واقع حقيق يربط الماض بالحاضر، لذلك جاء الإسلام فأقر ما

تراكم من الأعمال الصالحة، وغير ما لا يتوافق مع الفطرة ورسالة الإسلام، وهذا هو المنهج الصحيح الذي عل الأمة سلوكه

ن منهج التقرير والتغيير هو نهاية وثمرة لمرحلة سابقة هه عليه وسلم، لال والتلبس به، فخير الهدي هدي محمد صل

مرحلة الرصد والدراسة والتأمل ف الواقع، وليس منهجاً منفصلا عن باق الحلقات والسلاسل الت يربط بعضها بعضاً،

ويسلم بعضها ما فيه للبعض الآخر.

فقه التراكمات ومراكز الدراسات الاستراتيجية: إن هذا الفقه العظيم يستدع منا الحرص عل إنشاء مراكز للدراسات

الاستراتيجية المتنوعة، الت تتول هذه المهمة الشاقة والعظيمة، والت تستحق التعب والنصب لما لها من فوائد عظيمة تعود

عل الأمة ف حاضرها ومستقبلها، ونظرة سريعة عل واقعها ف الغرب يدلنا عل أهميتها.

وهنا يجب التطرق لنقطة هامة جداً وه أن هذه اليانات العلمية القوية، لم تظهر ف أوروبا ثم أمريا إلا بعد ظهور ثورة

علمية هائلة ف كل المجالات، تميزت بتسارعها ف التطور، والتدفق العال ف المعلومات، ما جعلهم يتفرغون لها عن طريق

خلق مراكز حسب كل مجال، ثم التخصص داخل كل مجال، وكان الأساس الذي تعمل عليه هذه المراكز هو التراكم

الحيوي الذي أنتجته الثورة العلمية والنهضة الأوروبية، الت تمخضت عن الواقع الجديد بعد الثورة الفرنسية.

فل استمرارها ونجاعتها، وهذا أمر منطقت تف الغرب بذلك بل سخر لها كافة الوسائل المادية والمالية والبشرية التولم ي

مادامت هذه المراكز تشل الإنذار المبر، وتشل أبرز الأسس الت يعتمدها الغرب ف صناعة القرارات واختيار الوسائل

والمان والزمان ف الصراع الحضاري المشتد يوماً بعد يوم.

وفرة الإنذار المبر ه فرة عرفها المسلمون منذ قرون طويلة فهذا خالد بن الوليد يقول قولته الشهيرة لقادة الجيوش

الفاتحة ف الشام" " إنذار مبر خير من طليعة جيش" فهذه المراكز ه الإنذار المبر الذي يدرس الماض والحاضر

ويستشرف المستقبل، ولا يترك فرصة للارتجال والعشوائية.

فقه التراكمات والمعادلات الاجتماعية: يجب أن نقر بأن لل شء معادلته الاجتماعية الت من دون فهمها لا يمن التعامل

معها، وهذا يعن أن فهم واقع الفرد والأسرة والمجتمع والدولة والأمة والعلاقات الدولية، لا يتأت إلا من خلال فهم قاعدتها

الاجتماعية والتاريخية، وهذا يتأت للدارس حتماً من خلال الإلمام بالأدوات الت تفل له التحقق بفقه التراكمات تنظيراً

وتطبيقاً.

وهنا يجب أن نستدع مفاهيم معينة وه: العمق ف فهم الرصيد الضخم الذي تراكم ف أمتنا، والابتعاد عن التوصيف

السطح لما نريد دراسته ومعرفته، ويون ذلك بتوين قاعدة بحثية قوية وصلبة علمياً وعملياً، وطريق ذلك جذب أهم

وأجود الفاءات البشرية الت تتمتع بها الأمة، وجعلها تتفرغ لهذا الفرض الفائ الهام، وقد سبق فعل عمر رض اله عنه

فعل الغرب بقرون مديدة، عندما جعل مجلس شورى المسلمين قائماً عل خيرة الصحابة وأهل بدر الرام.

فقه التراكمات وعلم الاستشراف.. وصناعة المستقبل: بدأت الأمة تعقد المؤتمرات والملتقيات وتؤلف التب ف علم



الاستشراف، بل أنشأت بعض الدول وزارات خاصة سمتها وزارة الإحصاء والاستشراف، وهذا أمر محمود، لن الملاحظ

أن الاستشراف الذي يتحدث عنه الثيرون، جاء ف نسخته تقليداً للغرب الذي ينطلق ف الثير من الأحيان من تحيين الواقع

ذلك حيث تستند عل ار وربطه بعالم الأشياء، بينما تختلف أمتنا فالحاضر والانطلاق منه وفصله عن القيم وعالم الأف

رصيد تاريخ هام‐ باعتبارها أمة شاهدة عل الناس، مدعوة لتبوؤ الريادة ف الحياة باعتبارها الأمة الهادية للبشرية أجمع‐

لا يزال يؤثر ف حاضرها تأثيراً قوياً وملموساً، لأجل ذلك وجب التنبيه عل قضية هامة وه أن مراكز الاستشراف لا يمن

أن تنجح ما لم تهتم بفقه التراكمات ،وما لم تتقيد بحقيقة وهوية الأمة ماضياً وحاضراً أثناء الخوض ف ذلك. إن صناعة

المستقبل لم تعد مركونة للمفاجآت ، والمسارات العشوائية، ولم تعد الحياة تتقبل التغيرات الغير مدروسة، وأمتنا لم تعد

تتحمل توال أثقال المراحل، وتحمها ف الحاضر والمستقبل، وقد علمنا الإسلام أن تصحيح الوجهة قبل وقوع الارثة

والاصطدام ممن ف كل الأحوال، لذلك وجب علينا الاهتمام بثنائية الرصد والاستشراف، والجمع بينهما جمعاً حقيقياً لا

صورياً وصفياً.

وختاماً: فإن المشتغل بميدان المعرفة ليدرك حجم السعادة الت يعيشها الباحث وهو يقف عل الجديد ف ميدان بحثه، فيف

وهو يصل إل مستوى أرق ف نظرته للأشياء، وإدراك أعمق للأشياء، وخصائها وتفاعلاتها وتطوراتها، وتزداد سعادة

البشرية أيضاً كلما وصل وعيها للأشياء وللذات مرحلة متقدمة ف تاريخ البشرية، وتزداد سعادة الباحث وهو ف ذلك كله

يشتغل بثغر من أهم ثغور الحياة.

هذه الصفحات لا تعدو أن تون تنبيها لأهمية هذا الفقه، وحضاً للنخبة عل الاهتمام به، وعقد الملتقيات والندوات الت تنبه

إليه وترسخ قدمه ف حياة المسلمين، لأجل مساعدة الأمة عل الخروج من عثراتها، والوقوف عل رجليها، والدفع بها نحو

النهوض والشهود الحضاري.

وآخر دعوانا أن الحمد له رب العالمين.

 

المصادر:


