
إنّ الحمد له نحمده ونستعينه ونستغفره , ونعوذ باله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا , من يهده اله فلا مضل له ومن

يضلل فلا هادي له , وأشهد أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له و أشهد أن محمداً عبد اله ورسوله , أرسله بالهدى ودين

الحق ليظهره عل الدين كله ولو كره الافرون، ( يا ايها الَّذِين آمنُوا اتَّقُوا اله حق تُقَاته و تَموتُن ا وانْتُم مسلمونَ (102)

واعتَصموا بِحبل اله جميعا و تَفَرقُوا واذْكروا نعمت اله علَيم اذْ كنْتُم اعدَاء فَالَّف بين قُلُوبِم فَاصبحتُم بِنعمته اخْوانًا

وكنْتُم علَ شَفَا حفْرة من النَّارِ فَانْقَذَكم منْها كذَلكَ يبيِن اله لَم آياته لَعلَّم تَهتَدُونَ (103) ولْتَن منْم امةٌ يدْعونَ الَ الْخَيرِ

مهاءا جدِ معب ناخْتَلَفُوا مقُوا وتَفَر الَّذِينونُوا كَت ونَ (104) وحفْلالْم مكَ هولَئارِ وْنالْم ننَ عونْهيوفِ ورعونَ بِالْمرمايو

الْبيِنَات واولَئكَ لَهم عذَاب عظيم) (105) [آل عمران] , أما بعد :

فإنّ أحسن الحديثِ كتاب اله , وخير الهدي هدي محمد صل اله عليه وسلم , وشر الأمور محدثاتها , وكل محدثة بدعة ,

وكل بدعة ضلالة , وكل ضلالة ف النار , وبعد : فإنَ اله عز وجل ما وص عباده بوصية بعد الإسلام و اجتناب الشرك

أكثر مما وصاهم بالاعتصام بحبله والتزام الجماعة , و قد قال رسول اله صل اله عليه وسلم :" الجماعة رحمة والفرقة

عذاب"(رواه أحمد وحسنه الألبان) , وهذا يختصر ما للجماعة من محاسن وما للفرقة من

أولا: أهمية الجماعة :

يا أهل الشام.. الجماعة رحمة والفرقة عذاب
الشام اتب : أبو يحيال
التاريخ : 1 مايو 2015 م

المشاهدات : 9380



خلق اله عز وجل الناس وفطرهم عل الاجتماع , فالإنسان كائن اجتماع بالطبع لا يستطيع العيش منفردا لعجزه عن تلبية

كل احتياجاته , و ذلك لضعفه بالأصل , قال تعال {يرِيدُ اله انْ يخَفّف عنْم وخُلق انْسانُ ضعيفًا} [النساء28] , فبالعقل

ندرك ما للجماعة من أهمية لحياة الانسان و استمراره , قد عرض الحماء و المفرون عل مر التاريخ هذا الأمر ف أبحاثهم

و مقالاتهم و منهم ابن خلدون الذي أجاد ف هذا الباب ، و الواقع يشهد عل ما بناه الاجتماع و الاتفاق و ما هدمه التفرق و

الاختلاف و لنا ف الأمم السابقة و ف أمتنا عبر ، حت أن أرباب الباطل و أعداء الحق تنبهوا لأهمية الاجتماع ووحدة الصف

نم موالْي فْلَحقَدْ اا وفتُوا صاى ثُم مدَكيوا كعمجبنجوى فرعون و قومه {فَا ه تعالودعوا أعوانهم إليه ، ولقد أخبرنا ال

استَعلَ} [ طه64 ]، و يغنينا النقل لأنه دلنا عل كمال العقل و ما خلقنا له و ما نحتاج ، و إنما نذكر ههنا اجتماع المسلمين

و وحدتهم كأمة ، فلقد ذكر الاجتماع و وحدة اللمة ف التاب و السنة و حضنا الشرع عليه ونه عن الفرقة و الاختلاف

ف مواطن كثيرة نذكر أهمها :

ف القرآن الريم:

{ يا ايها الَّذِين آمنُوا} , {الْمومنُونَ} , ف كل عبارات الخطاب و الخبر الاله الت تجعل المؤمنين أمة من دون الناس ، و

معلوم أن اله عز وجل لم يخاطب مؤمناً فرداً إنما خاطب المؤمنين جماعة ف كتابه و ما أوح إل رسوله صل اله عليه

وسلم .

{يا ايها الَّذِين آمنُوا ادخُلُوا ف السلْم كافَّةً و تَتَّبِعوا خُطُواتِ الشَّيطَانِ انَّه لَم عدُو مبِين }[البقرة208].

{واعتَصموا بِحبل اله جميعا و تَفَرقُوا }[آل عمران103 ].

{و تَونُوا كالَّذِين تَفَرقُوا واخْتَلَفُوا من بعدِ ما جاءهم الْبيِنَات واولَئكَ لَهم عذَاب عظيم }[آل عمران105].

{وانَّ هذَا صراط مستَقيما فَاتَّبِعوه و تَتَّبِعوا السبل فَتَفَرق بِم عن سبِيله ذَلم وصاكم بِه لَعلَّم تَتَّقُونَ}[الأنعام153].

{انَّ الَّذِين فَرقُوا دِينَهم وكانُوا شيعا لَست منْهم ف شَء انَّما امرهم الَ اله ثُم ينَبِىهم بِما كانُوا يفْعلُونَ }[الأنعام159].

{واطيعوا اله ورسولَه و تَنَازَعوا فَتَفْشَلُوا وتَذْهب رِيحم واصبِروا انَّ اله مع الصابِرِين } [الأنفال46].

{انَّ هذِه امتُم امةً واحدَةً وانَا ربم فَاعبدُونِ } [الأنبياء92] ، {وانَّ هذِه امتُم امةً واحدَةً وانَا ربم فَاتَّقُونِ }[المؤمنون53].

{و تَونُوا من الْمشْرِكين (31) من الَّذِين فَرقُوا دِينَهم وكانُوا شيعا كل حزبٍ بِما لَدَيهِم فَرِحونَ (32) }[الروم].

{شَرعَ لَم من الدِّين ما وص بِه نُوحا والَّذِي اوحينَا الَيكَ وما وصينَا بِه ابراهيم وموس وعيس انْ اقيموا الدِّين و تَتَفَرقُوا

فيه كبر علَ الْمشْرِكين ما تَدْعوهم الَيه اله يجتَبِ الَيه من يشَاء ويهدِي الَيه من ينيب }[الشورى13].

{انَّما الْمومنُونَ اخْوةٌ فَاصلحوا بين اخَويم واتَّقُوا اله لَعلَّم تُرحمونَ }[الحجرات10]

ف السنة المطهرة :

عن أب هريرة قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: " إن اله يرض لم ثلاثاً، ويره لم ثلاثاً، فيرض لم: أن تعبدوه،

ولا تشركوا به شيئا، وأن تعتصموا بحبل اله جميعاً ولا تفرقوا، ويره لم: قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال "

(مسلم 1715).

عن الْحارِثِ الاشْعرِيِ ، انَّ نَبِ اله صلَّ اله علَيه وسلَّم قَال :" انَّ اله عز وجل امر يحي بن زَكرِيا علَيهِما السلام بِخَمسِ

كلماتٍ ، انْ يعمل بِهِن ، وانْ يامر بن اسرائيل انْ يعملُوا بِهِن........... " قَال : فَقَال رسول اله صلَّ اله علَيه وسلَّم : " وأنا

ةاعمالْج نم جخَر نم نَّهفَا ، هال بِيلس ادِ فالْجِهو ، ةرالْهِجو ، ةالطَّاعو ، عمالسو ، ةاعمبهن: بِالْج ه أمرنآمركم بخمس ال

ولسا رقَالُوا : ي , " نَّمهج ثَاءج نم وفَه ، ةيلاهى الْجوا بِدَععد نمو ، جِعرنْ يا لاا هنُقع نم ملاسقَةَ الارِب رٍ فَقَدْ خَلَعبيدَ شق

هال ماهما سبِم هِمائمسبِا ينملسوا الْمعفَاد ، ملسم نَّها مزَعو ، َّلنْ صاو ، امنْ صاو ": ؟ قَال َّلنْ صاو ، امنْ صاو ، هال

.(مسند أحمد17170صححه الألبان) " لجو زع هال ادبع يننموالْم ينملسالْم لجو زع



عن عمر بن الخطاب أن رسول اله صل اله عليه وسلم قال :"عليم بالجماعة وإياكم والفرقة فإن الشيطان مع الواحد وهو

.(رواه الترمذي 2165و صححه الألبان)"من الاثنين أبعد من أراد بحبوحة الجنة فيلزم الجماعة

عن ابِ هريرةَ قَال : قَال رسول اله صلَّ اله علَيه وسلَّم :" من خَرج من الطَّاعة ، وفَارق الْجماعةَ ، فَمات ، فَميتَتُه جاهليةٌ ،

تتَح لقُت نمو ، تما نم سا ، فَلَيدِههذِي عل في لاا ، وهنموم نم َاشتَحي ا ، لاهفَاجِرا وهرب رِبضي تما نم جخَر نمو

راية عمية ، يدْعو للْعصبة ، او يغْضب للْعصبة ، او يقَاتل للْعصبة ، فَقتْلَةٌ جاهليةٌ ". (رواه مسلم 1848و أحمد 10333) .

ه عليه و سلم علال أو قال أمة محمد صل ه لا يجمع أمته عليه و سلم قال :" إن الال ه صلعن ابن عمر أن رسول ال

(رواه الترمذي2167وصححه الألبان) "النار ه مع الجماعة ومن شَذَّ شَذَّ إلضلالة , ويد ال

, ينِقتَفَرم تُمجِىا ويعمنْدِي جع نم تُمبذَهه عليه وسلم قال لسرية بعثها :" اال ه صلقَّاصٍ أن رسول الو ِبا ندِ بعس نع

انَّما اهلَكَ من كانَ قَبلَم الْفُرقَةُ"(مسند أحمد1539).

عن عرفجة قال: سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم، يقول: "إنه ستون هنَات وهنَات، فمن أراد أن يفرق أمر هذه الأمة

وه جميع، فاضربوه بالسيف كائنا من كان"(رواه مسلم1852).

عن جابر بن عبد اله قال: كنا مع النب صل اله عليه وسلم ف غزاة، فسع رجل من المهاجرين رجلا من الأنصار، فقال

الأنصاري: يا للأنصار، وقال المهاجري: يا للمهاجرين، فقال رسول اله صل اله عليه وسلم: "ما بال دعوى الجاهلية؟"

قالوا: يا رسول اله كسع رجل من المهاجرين رجلا من الأنصار، فقال: "دعوها، فإنها منتنة"(البخاري4905مسلم2584).

رِ ، فَقَالةَ الظُّهلاص َّلص ينح ةَ قَامنَا ما قَدِمانَ ، فَلَمفْيس ِبا نةَ باوِيعم عنَا مججح : قَال لُح نب هدِ البرٍ عامع ِبا نع

تَفْتَرِقةَ سمالا ذِهنَّ هالَّةً ، وم ينعبسو ننْتَيث َلع هِمدِين قُوا فافْتَر نيتَابْال لهنَّ اا" : قَال لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ را

ى بِهِمارتَج امقْوا تما ف جخْريس نَّهاةُ ، واعمالْج هدَةً ، واحو لاالنَّارِ ا ا فلُّهك ‐ اءوهالا : نعلَّةً ‐ يم ينعبسثٍ وثَلا َلع

اءا جوا بِمتَقُوم لَم نبِ لَئرالْع شَرعا مي هالو " خَلَهد لاا لفْصم لاو قرع نْهم َقبي لا ، بِهاحبِص لْبْى الارتَجا يمك اءوهلْكَ الات

بِه نَبِيم صلَّ اله علَيه وسلَّم ، لَغَيركم من النَّاسِ احرى انْ لا يقُوم بِه . (رواه أحمد , قال الألبان حسن صحيح)

ف أقوال وأفعال السلف:

مسارعة الصحابة الرام إل الاجتماع عل إمام فور وفاة النب صل اله عليه وسلم ، و حروب الردة الت أصر عليها أبو

بر رض اله عنه لحفظ رأس مال الإسلام و توحيد كلمة المسلمين عل كلمة التوحيد .

قال عبد اله بن مسعود رض اله عنه : " الجماعة ما وافق الحق ولو كنت وحدك " (إعلام الموقعين لابن القيم 397/3) و

الجماعة خير مما تحبون ف رهون فه الذي أمر به ، و إنما تم بالطاعة و الجماعة فإنهما حبل القال :" يا أيها الناس علي

(8972 بير للطبرانالمعجم ال) " الفرقة

ما فعله الحسن بن عل بالتنازل لمعاوية رض اله عنهم أجمعين لتوحيد المسلمين و جمعهم عل إمام واحد ، وقد قال عنه

النب صل اله عليه وسلم : " إن ابن هذا سيد , ولعل اله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين"(البخاري 2704)

، و هذا الأمر لا يقدم عل فعله إلا من وفقه اله من أول الإخلاص و العزم من الرجال .

فقهاء المذاهب الأربعة ف عدم تعصبهم لمذاهبهم ، قال أبو حنيفة : "ما جاء عن النب صل اله عليه وسلم فعل الرأس و

العين " ، و قال مالك :"ما من أحد إلا و يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا القبر " و أشار بيده إل قبر النب صل اله عليه

وسـلم ، و قـال الشـافع :"إذا صـح الحـديث فهـو مذهـب " ، و قـال أحمـد :" لا تقلـدن ، ولا تقلـد مالـا ، ولا الشـافع ، ولا

الأوزاع ، ولا الثوري ، وخذ من حيث أخذوا " ، وغيرهم كثير من العلماء و الفقهاء .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله :"و الخير كل الخير ف اتباع السلف الصالح و الاستثار من معرفة حديث رسول اله

الجماعة و الألفة ، و مجانبة ما يدعو إل ه ، و ملازمة ما يدعو إله عليه وسلم ، و التفقه فيه ، و الاعتصام بحبل الال صل



الخلاف و الفرقة ، إلا أن يون أمرا بينا قد أمر اله و رسوله فيه بأمر من المجانبة فعل الرأس و العين " (مجموع الفتاوى

. ( 505/6

قادة و أمراء مسلمون صاروا مضرب المثل ف السع لتوحيد المسلمين و اجتماعهم ، كنور الدين محمود زن و صلاح

الدين الأيوب و محمد الفاتح و غيرهم ، وقد حققوا انتصارات وعزا و مانة للأمة ف ساعة عسرتها ، فان عملهم نموذجا

يحتذى .

ثانياً: حم وحدة المسلمين :

إن وحدة المسلمين و التزام الجماعة من أهم فروض الدين عل الإطلاق , و يأت بعد توحيد اله عز وجل لأهميته ، و هذا

يظهر من خلال الأدلة السابقة من التاب و السنة و غيرها ، و الت تندرج كلها تحت الأمر بالاعتصام بحبل اله جميعا و

النه عن التفرق ، و لهذا وضع العلماء التزام الجماعة ف كتب و أبحاث العقيدة لما فيه من ضرورة لحياة الأمة و هويتها ،

ــوا ــ تَتَفَرقُ و ــوا الــدِّين يمقنْ االعــزم منهــم { ا انــا بــه بعــد الأنبيــاء و المرســلين و خــص أولــــه الــذي وصوهــو شــرع ال

فيه}[الشورى13] .

و هذا الفرض ترتبط به فروض أخرى تقوم بها الجماعة , أهمها الصلاة و الزكاة و الصوم و الحج و الجهاد ف سبيل اله ،

نم وه قتَفَري  ْناا ويعمج هال لببِح امصتعا وهو : يمظالْع لصذَا اهه‐ : "ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه ال

اعظَم اصولِ اسَم ومما عظُمت وصيةُ اله تَعالَ بِه ف كتَابِه . ومما عظُم ذَمه لمن تَركه من اهل الْتَابِ وغَيرِهم ومما

عظُمت بِه وصيةُ النَّبِ صلَّ اله علَيه وسلَّم ف مواطن عامة وخَاصة"(مجموع الفتاوى22/359).

حت أنه لأهمية القيام بهذا الفرض تترك فروض أخرى عند تعارضها معه ، مثل الاعتراض عل بعض المخالفات و المطالبة

ببعض الحقوق ، و الدليل قول النب صل اله عليه وسلم : "من رأى من أميره شيئا يرهه فليصبر عليه فإنه من فارق

الجماعة شبرا فمات، إلا مات ميتة جاهلية"(البخاري 7054) ، و ذلك ضمن حدود و ضوابط شرعية محددة ، فعن عبادة بن

الصامت قال : دعانا النب صل اله عليه وسلم فبايعناه ، فقال فيما أخذ علينا: " أن بايعنا عل السمع والطاعة، ف منشطنا

ومرهنــا، وعســرنا ويســرنا وأثــرة علينــا، وأن لا ننــازع الأمــر أهلــه، إلا أن تــروا كفــراً بواحــاً، عنــدكم مــن الــه فيــه برهــان"(

البخاري7056) ، فيترك منازعة ولاة الأمر أمرهم لأن فيه مفسدة عظيمة وه تفريق الجماعة ، هذا ما أقاموا الدين فإن

أظهروا الفر البواح وجب منازعتهم و الخروج عليهم ، لأن مفسدة اجتماع الأمة عل الفر البواح أكبر من مفسدة تفرقها .

قشَاقي نمو} التفرق ، قال تعال أهمية هذا الفرض و عظمته من تغليظ عقوبة من يفارق الجماعة أو يدعو إل و لا أدل عل

الرسول من بعدِ ما تَبين لَه الْهدَى ويتَّبِع غَير سبِيل الْمومنين نُولّه ما تَولَّ ونُصله جهنَّم وساءت مصيرا }[النساء115] ، و

قال رسول اله صل اله عليه وسلم:" من خرج من الطاعة، وفارق الجماعة فمات، مات ميتة جاهلية "(مسلم1848) ,

.(رواه الترمذي2167وصححه الألبان)"النار وقال:" من شذ شذ إل

و لعظم هذه المعصية أحل دم فاعلها فقد أمر صل اله عليه وسلم بقتل من يفرق جمع المسلمين كائنا من كان (رواه

مسلم1852), و قال رسول اله صل اله عليه وسلم:" لا يحل دم امرئ مسلم، يشهد أن لا إله إلا اله وأن رسول اله، إلا

بإحدى ثلاث: الثيب الزان، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة "(مسلم 1676)، و عدها النب صل اله عليه و

سلم كفرا فقال :" فلا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضم رقاب بعض "(البخاري 1741) ، وهو كفر أصغر غير مخرج من

الملة , نعوذ باله من الضلال بعد الهدى و من الفر بعد الإيمان .

ثالثاً: عل ماذا نجتمع ؟ (توحيد اللمة عل كلمة التوحيد ) :

قال تعال {واعتَصموا بِحبل اله جميعا و تَفَرقُوا }[آل عمران103 ] ، فالاجتماع ووحدة اللمة إنما يون بالاعتصام بحبل

الحق الواحد , وهو شرع اله الذي أنزل به كتابه وأرسل به نبيه , قال رسول اله صل اله عليه وسلم : "إن هذا القرآن سبب



, (ابن حبان 122 صححه الألبان) "ًوا بعده أبدام لن تضلوا، ولن تهلوا به فإنم، فتمسه، وطرفه بأيديطرفه بيد ال

والاجتماع إنما يون عل الغاية الأسم الت خلقنا من أجلها وه عبادة اله وحده لا شريك له ، وهو ما كلفنا بالجهاد من

أجله ، أن يون الدين كله له ، و أن تون كلمة اله ه العليا ، و لتحقيق الغاية لابد من وسائل و أهمها الاجتماع ووحدة

اللمة ، فإذا عارضت الوسيلة الغاية قدمت الغاية و أخرت الوسيلة ، و هذا ما أمر اله عز وجل و قام به المرسلون و

أتباعهم ، فلقد رفض النب صل اله عليه وسلم ان يداهن كفار قريش و يقرهم عل بعض باطلهم , رغم أنهم وعدوه أن

يجتمعوا عل بعض الحق الذي جاء به ، قال تعال {ودوا لَو تُدْهن فَيدْهنُونَ}[القلم 9]، و أنر هارون عليه السلام عل قومه

{ قْتُلُونَنوا يادكو فُونعتَضاس منَّ الْقَوا ما ناب قَال } مخبراً بقوله عبادتهم للعجل رغم قلة عدد الذين ثبتوا معه ، قال تعال

الحق و لما أغنت عنهم كثرتهم عل [الأعراف 150]، فلا يسع أهل الحق التنازل عن بعضه لتحقيق الوحدة و إلا لما بقوا عل

الباطل , قال عبد اله بن مسعود رض اله عنه : " الجماعة ما وافق الحق ولو كنت وحدك " (إعلام الموقعين لابن القيم

م ، قال تعاليف لا بالون العبرة بالين تتاب و السنة ، و للنصر و التمغير ال 397/3) ، و لا قيمة للاجتماع عل

{ونَادى اصحاب اعرافِ رِجا يعرِفُونَهم بِسيماهم قَالُوا ما اغْنَ عنْم جمعم وما كنْتُم تَستَبِرونَ } [الاعراف48] ، و قال

تعال {انْ ين منْم عشْرونَ صابِرونَ يغْلبوا ماىتَين}[الأنفال65], فلا يجوز التهاون ف أصول الدين الت تدور حول كلمة

التوحيد لتحقيق ماسب آنية زائلة ، ولا يحتج لذلك بحجة ، فف الدين ثوابت لا تتغير و فيه متغيرات و رخص حسب

الثـوابت و إعمـال السـياسة المنضبطـة بضوابـط الشـرع فـ ـون بالثبـات علـالظـروف و المصـلحة ، فالاعتصـام إنمـا ي

المتغيرات و الرخص و كل ذلك من الشرع و فيه خير الأمة ، و لا يدل عل هذا أكثر من حديث النب صل اله عليه و سلم

قَال ": تَزال طَائفَةٌ من امت ظَاهرِين علَ الْحق ، يضرهم من خَذَلَهم، حتَّ يات امر اله وهم كذَلكَ" (مسلم1920) . ثم إذا

حدث تنازع ف شء صغير أم كبير نرده إل اله و الرسول أي إل الحبل الذي أمرنا بالاعتصام به التاب و السنة ، قال

م و الحل أولوا العلم منا ، قال تعال[النساء 59] . فيستنبط الح{ ِولسالرو هال َلا وهدفَر ءَش ف تُمنْ تَنَازَعفَا } تعال

لَوو منْهم تَنْبِطُونَهسي الَّذِين همللَع منْهرِ مما ولا َلاولِ وسالر َلا وهدر لَوو وا بِهذَاعفِ اوِ الْخَوا نما نم رما مهاءذَا جاو}

فَضل اله علَيم ورحمتُه تَّبعتُم الشَّيطَانَ ا قَليً} [النساء83].

رابعاً: أسباب الفرقة و الاختلاف :

مخالفة شرع اله عز وجل : وهو السبب الأساس الذي تنبع منه بقية الأسباب ، فلقد حذرنا اله من الاختلاف و بين لنا

أسبابه و عواقبه ف كتابه و سنة نبيه صل اله عليه و سلم , و هما حبله الذي أمرنا أن نعتصم به ، وجل أن مخالفة ما

ه و تركه عقوبته العداوة و البغضاء بين المخالفين كما قال تعاليجمع يسبب التفرق و التنازع ، كما أن مخالفة أمر ال

فوسو ةاميالْق موي َلا اءغْضالْبةَ ودَاوالْع منَهينَا بيغْرفَا وا بِهرا ذُكما مظوا حفَنَس ميثَاقَهخَذْنَا مى اارنَّا نَصقَالُوا ا الَّذِين نمو}

ينَبِىهم اله بِما كانُوا يصنَعونَ} [سورة المائدة 14].

الهدى والضلال , قال تعال الفهم , و اختلافهم ف العقول و الطباع والميول , و تفاوتهم بالعلم والقدرة عل تفاوت الناس ف

{ولَو شَاء ربكَ لَجعل النَّاس امةً واحدَةً و يزالُونَ مخْتَلفين (118) ا من رحم ربكَ ولذَلكَ خَلَقَهم وتَمت كلمةُ ربِكَ مَنَّ

جهنَّم من الْجِنَّة والنَّاسِ اجمعين (119)}[هود] , مختلفين : أي ف الهدى , إلا من رحم ربك : أي أهل الجماعة , ولذلك

خلقهم : قال بعض المفسرين للرحمة , وقال آخرون للاختلاف (راجع تفسير بن كثير) .

الاختلاف ف تحديد الأصول المتفق عليها و الفروع الت يسع الاختلاف فيها ، و الثوابت و المتغيرات ، و كل ذلك سببه

الجهل بأحام الشريعة و مقاصدها ، و عدم فهم المسائل ‐ خاصة العقدية منها ‐ فهما صحيحا و شاملا، و نذكر منها

الولاء و البراء و التفير وضوابطه ، أضف إل ذلك الاختلاف حول العمل بالسياسة الشرعية .

ِنَةيب َلانَ عك نفَما} الإعجاب بالرأي و اتباع الهوى وترك الهدى و بطر الحق و تسفيه الناس و إن كانوا مصيبين ، قال تعال



من ربِه كمن زُيِن لَه سوء عمله واتَّبعوا اهواءهم} [محمد14] , و اتباع الهوى و الإعراض عن الحق يورث المراء والجدل الذي

ا الَّذِينمفَا} م الواضح البين ,قال تعالنار التفرق و التنازع , ومن صفة هؤلاء اتباع المتشابه من الآيات وترك المح يذك

ف قُلُوبِهِم زَيغٌ فَيتَّبِعونَ ما تَشَابه منْه ابتغَاء الْفتْنَة وابتغَاء تَاوِيله}[آل عمران 7].

الأثرة و حب الرياسة و الزعامة و عدم التنازل للغير و إن كان الأفضل ، و ذلك من الركون إل الدنيا وزينتها ، وقد يون

من العصبية الجاهلية و تغليب مصلحة فئة أو طائفة أو شخص عل مصلحة الأمة . قال تعال واصفا حظ النفس و حب

نم تُميصعرِ وما ف تُمتَنَازَعو لْتُمذَا فَشا َّتح هذْنبِا مونَهسذْ تَحا دَهعو هال مَدَقلَقَدْ صالتنازع و الفشل {و الدنيا و أثره ف

بعدِ ما اراكم ما تُحبونَ منْم من يرِيدُ الدُّنْيا ومنْم من يرِيدُ اخرةَ}[آل عمران 152].

وساوس شياطين الجن و الإنس‐ بطانة السوء‐ و تزييفهم للحق و تزيينهم للباطل و كيدهم للمؤمنين ، قال تعال {انَّما يرِيدُ

الشَّيطَانُ انْ يوقع بينَم الْعدَاوةَ والْبغْضاء ف الْخَمرِ والْميسرِ ويصدَّكم عن ذِكرِ اله وعن الصَة فَهل انْتُم منْتَهونَ

[المائدة91] ، وعن المنافقين الذين يحاولون تفريق الأمة من الداخل قال تعال {والَّذِين اتَّخَذُوا مسجِدًا ضرارا وكفْرا  {

ــم نَّهــدُ ا شْهي ــه الو َــن سالْح ــ ــا ا ــن انْ اردنَ ــل ولَيحلفُ قَب ــن م ــولَه سرو ــه ال بــار ح ــن ما لــاد صراو يننمــو الْم ــن يــا ب وتَفْرِيقً

لَاذِبونَ} [التوبة 107] , و أمر رسوله صل اله عليه و سلم أن يعالج بنيان الشر هذا بالهدم .

سوء الظن و الحسد وغيرها من أمراض القلوب الت حذر منها اله ف كتابه و سنة رسوله صل اله عليه وسلم ، فسوء

الظن يورث انعدام الثقة بين المسلمين أفرادا و قيادات و يمنع من التعاون عل البر و التقوى ، ويبعث الاحباط و التشاؤم

ف النفوس مما يؤدي إل التقاعس عن العمل لخدمة الإسلام والمسلمين ، والحسد أخطر فهو نتيجة حب الذات و بغض

الآخرين و تمن زوال النعمة عنهم , فهو خلق هدام يؤدي إل تفش اليد و المر و التنازع والاختلاف .

البدعة وه عس السنة , و نتيجة اتباع الهوى , فالسنة واحدة و ه سبيل الاجتماع , والبدع كثيرة بثرة الأهواء وه سبيل

نم نَّها ، فَايشبدًا حبانَ عنْ كاو ، ةالطَّاعو عمالسو ، هى البِتَقْو ميوصه عليه وسلم : " اال ه صلرسول ال التفرق , قَال

يعش منْم بعدِي فَسيرى اخْتلافًا كثيرا ، فَعلَيم بِسنَّت وسنَّة الْخُلَفَاء الراشدِين الْمهدِيِين ، تَمسوا بِها ، وعضوا علَيها

(مسند أحمد17275صححه الألبان) ."ٌلَةلاض ةبِدْع لكةٌ ، وبِدْع دَثَةحم لنَّ كورِ ، فَامدَثَاتِ الاحمو ماكيااجِذِ ، وبِالنَّو

عدم التخلق بأخلاق الخلاف الت كان عليها السلف الصالح ، فقد كان الصحابة الرام و التابعون يختلفون ف مسائل و

اجتهادات و لا يؤثر ذلك ف مودتهم لبعضهم , و لا يزرع الغل و الفرقة بينهم لأنهم طلاب حق و ليسوا متبع هوى ، و الآثار

الت تدل عل ذلك كثيرة .

أسباب خارجية تأت من دس أعداء الأمة وكيدهم و زرعهم للفتن و تنميتها لتمزيق الأمة الإسلامية ل يسهل السيطرة عليها

, ومن هذه الفتن دعوى الحزبية والوطنية والقومية و العلمانية والديمقراطية و غيرها كثير , يقول "أرنولد توينب" ف كتابه

الإسلام والغرب والمستقبل: إن الوحدة الإسلامية نائمة، لن يجب أن نضع ف حسابنا أن النائم قد يستيقظ , ويقول المبشر

لورنس براون: يجب أن يبق العرب والمسلمون متفرقين، ليبقوا بلا قوة ولا تأثير. ( الاختلاف ف العمل الاسلام ‐ د.ناصر

بن سليمان العمر) ، وهم تبع ف ذلك لفار قبلهم انتهجوا مبدأ فرق تسد , قال تعال {انَّ فرعونَ عَ ف ارضِ وجعل اهلَها

شيعا يستَضعف طَائفَةً منْهم يذَبِح ابنَاءهم ويستَحيِ نساءهم انَّه كانَ من الْمفْسدِين} [القصص4].

خامساً: مفاسد الفرقة و الاختلاف :

ابِرِينالص عم هنَّ الوا ابِراصو مرِيح بتَذْهوا فَتَفْشَلُوا وتَنَازَع و ولَهسرو هوا اليعطاو } :ه تعالالضعف والعجز : قال ال

} [الأنفال46] ، و هذا أمر طبيع ونتيجة حتمية لأن الاجتماع و الاتفاق سبب من أسباب القوة وهو من الإعداد ، و بغيره

يصبح المسلمون طوائف ضعيفة يسهل القضاء عليها كما حدث ف بلاد الشام عند الحملات الصليبية و كما حدث ف آخر

عهد الأندلس و كما هو الحال اليوم .



تسلط أعداء الأمة و استباحتهم لدماء أبنائها وديارهم و مقدراتهم ، و هذا يزيد ف ضعف الأمة و تشتتها .

تبدد الطاقات و الجهود و انتزاع البركة ، بسبب تشتت الأفراد و عدم الاستفادة من قدراتهم .

مهرموا افَتَقَطَّع} الضلال و الابتعاد عن الحق أو الجهل به ، وذلك نتيجة لرفض كل طرف للآخر و اجتزاء الحق، قال تعال

بينَهم زُبرا كل حزبٍ بِما لَدَيهِم فَرِحونَ} [المؤمنون 53] , ومن ذلك ما هو عقوبة من اله عز وجل ومثال عل ذلك قَال رسول

اله صل اله عليه وسلم : "خَرجت خْبِركم بِلَيلَة القَدْرِ، فَتَلاح فُلانٌ وفُلانٌ، فَرفعت "(البخاري2023). تلاح فلان وفلان :

أي اختلفا فتشاتما .

سفك الدم الحرام , و قتل الأنفس المعصومة , وسلب المال الحرام , و الوقوع ف أعراض المسلمين , و الوقوع ف الغيبة و

النميمة و غيرها مما حرم اله عز و جل ،عن ثوبان، قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: " إن اله زوى ل الأرض،

سألت رب نزين الأحمر والأبيض، وإنمنها، وأعطيت ال ها ما زوي لسيبلغ مل فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمت

لأمت أن لا يهلها بسنة عامة، وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم، فيستبيح بيضتهم، وإن رب قال: يا محمد إن إذا

قضيت قضاء فإنه لا يرد، وإن أعطيتك لأمتك أن لا أهلهم بسنة عامة، وأن لا أسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم، يستبيح

بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها ‐ أو قال من بين أقطارها ‐ حت يون بعضهم يهلك بعضاً، ويسب بعضهم بعضاً

"(مسلم 2889) ، نسأل اله العفو و العافية .

ا الَّذِينمفَا وهۇج دوتَسو وهۇج ضيتَب موي } ه تعاله و عقابه , و اسوداد وجوه المفترقين يوم القيامة , قال الغضب ال

اسودت ۇجوههم اكفَرتُم بعدَ ايمانم فَذُوقُوا الْعذَاب بِما كنْتُم تَفُرونَ } [آل عمران106] , قال ابن عباس رض اله عنه :

تبيض وجوه أهل السنة والجماعة ، وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة .

التفرق و الاختلاف نوع من أنواع الفر ، و العياذ باله ، وهو كفر دون كفر ، قال رسول اله صل اله عليه وسلم : " فلا

ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضم رقاب بعض "(البخاري 1741).

هلاك الأمة و العياذ باله : قال رسول اله صل اله عليه وسلم :" انَّما اهلَكَ من كانَ قَبلَم الْفُرقَةُ"(مسند أحمد1539).

سادساً: وسائل الاجتماع و توحيد اللمة :

طاعة اله ورسوله و تنفيذ الأوامر و الوصايا المتررة ، {واعتصموا بحبل اله جميعا و لا تفرقوا } ، { ولا تنازعوا فتفشلوا و

ةاعمبهن: بِالْج ه أمرنوأنا آمركم بخمس ال " ، {مفأصلحوا بين أخوي } ، { أقيموا الدين و لا تتفرقوا فيه} ، { متذهب ريح

، والسمع ، والطَّاعة ، والْهِجرة ، والْجِهادِ ف سبِيل اله " ، " عليم بالجماعة و إياكم و الفرقة " و غيرها كثير .

التمسك بالعقيدة الصحيحة و المنهج الوسط منهج أهل السنة و الجماعة ،لا إفراط و لا تفريط ، فهو الرابط المشترك و حبل

اله الذي أمر بالاعتصام به ، وهو الأصل الذي اجتمع عليه خير القرون و إن اختلفوا ف بعض الفروع .

الحفاظ عل شعائر الإسلام الت يجتمع عليها المسلمون والت تقوي الصلات بينهم ، كصلاة الجماعة ، عن أب الدرداء قال :

سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم يقول: " ما من ثلاثة ف قرية لا يؤذن ولا تقام فيهم الصلاة إلا استحوذ عليهم

الشيطان، فعليك بالجماعة، فإن الذئب يأكل القاصية "(مسند أحمد 21710) ، وكذا الزكاة تافل الأمة، و الصوم الشعور

بالضعفاء و لين الجانب و رياضة الأخلاق ، و كذا الحج مؤتمر الأمة ، و الجهاد الذي فيه عز الأمة و الذود عن أبنائها بأبنائها

.

توحيد المرجعية الشرعية للجوء إليها عند التوافق و عند التنازع ، قال تعال { فَانْ تَنَازَعتُم ف شَء فَردوه الَ اله والرسولِ

} [النساء 59] , و يقيمها بين الناس أهل العلم و الاختصاص و الإخلاص ، قال تعال {واذَا جاءهم امر من امن اوِ الْخَوفِ

تُمعتَّب تُهمحرو ملَيع هال لفَض لَوو منْهم تَنْبِطُونَهسي الَّذِين همللَع منْهرِ مما ولا َلاولِ وسالر َلا وهدر لَوو وا بِهذَاعا

الشَّيطَانَ ا قَليً} [النساء83].



الشورى : و ه أمر اله الذي التزمه نبيه صل اله عليه وسلم عل ما معه من العصمة و الوح ، و ذلك تطيباً للنفوس و

و  ،  {منَهيى بشُور مهرماو } ه المؤمنين بالعمل بها قال تعالو مدح ال ، {ِرما ف مهشَاوِرو }تعليماً للأمة ، قال تعال

الشورى من أهم الأمور الت تجمع الناس و تلم الشمل ، فه الت تجعل القرار مشتركاً يتحمل مسؤوليته أهل الحل و العقد

من المسلمين , و تنزع سوء الظن و تزرع الثقة بينهم ، و تون شوكة أهل الشوكة مع ول الأمر لا ضده .

الالتفاف حول ما يرمز للجماعة و لا تقوم إلا به كالإمام والراية ، قال رسول اله صل اله عليه وسلم :" من أطاعن فقد

أطاع اله، ومن عصان فقد عص اله، ومن يطع الأمير فقد أطاعن، ومن يعص الأمير فقد عصان، وإنما الإمام جنة يقاتل

من ورائه ويتق به، فإن أمر بتقوى اله وعدل، فإن له بذلك أجرا ,وإن قال بغيره فإن عليه منه"(البخاري2957) ، فلا يستقيم

حال المسلمين و لا تجتمع كلمتهم إلا عل إمام واحد منهم ، قال عل بن اب طالب رض اله عنه : "لا بد للناس ؛ من امارة

برة كانت أو فاجرة ، قيل له : هذه البرة عرفناها فما بال الفاجرة ؟! قال : يؤمن بها السبل وتُقام بها الحدود ويجاهد بها

العدو ويقسم بها الفء" (منهاج السنة ، لابن تيمية : 1/146).

التذكير المستمر بأهمية الوحدة و الاجتماع عقلا و نقلا ، و ذلك يون بتوجيه العامة و وعظهم ف المساجد   و غيرها ، و

النصح لأول الأمر و حثهم عل توحيد اللمة و اجتناب الفرقة و أسبابها ، وبيان أضرار و مفاسد شق الصف و عقوبة

فاعله من أبناء الأمة ف الدنيا و الآخرة و يقوم بذلك أساسا العلماء الربانيون و طلبة العلم الشرع ، و هذا النصح لمرتب

هذه البيرة بداية , ثم تتخذ إجراءات شرعية رادعة له و لغيره من مرتب هذا الأمر العظيم .

اجتناب البغ والحسد و ترك الهوى و أمراض القلوب الت ينتج عنها خلافات شخصية لا عقدية ، و كلها منبعها حب الدنيا

و الركون إليها ، قال رسول اله صل اله عليه وسلم : " فواله ما الفقر أخش عليم، ولن أخش أن تبسط عليم الدنيا

كما بسطت عل من كان قبلم، فتنافسوها كما تنافسوها، وتهلم كما أهلتهم "(البخاري 4015)، نعوذ باله من ذلك .

الإيثار و التنازل للآخر ف سبيل توحيد الصف و لم الشمل ، كما فعل الحسن مع معاوية رض اله عنهم ، فيجب تغليب

مصلحة الأمة عل حظوظ النفس و أمانيها .

تقوية أواصر المحبة و المودة و الاتصال الدائم ، فبذلك لا تنمو الخلافات لأنها تعالج مباشرة بالاتفاق ، و لا يغلب سوء الظن

الثقة لأنه يعالج بالعتاب و التلاوم الدائم ، و لذلك قال رسول اله صل اله عليه وسلم : "لا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا

تدابروا، وكونوا عباد اله إخوانا، ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام " (البخاري 6065).

قول الحق ف الوقت المناسب و الطريقة المناسبة ، و الابتعاد عن إثارة الأمور الفرعية المختلف فيها إن كانت ستسبب

جدلا و فرقة ، و هذا يتم بموازنة مصلحة قول الحق و مفسدة الفرقة و الاختلاف ، قال رسول اله صل اله عليه وسلم :"من

كان يؤمن باله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت "(البخاري6018) ، و لم يقل صل اله عليه وسلم فليقل حقا ، و الفرق

واضح فإن قول الحق قد يوصل إل الخير أو إل غيره ، وقول الخير لا يوصل إلا إل الخير .

الاعتدال ف الحم عل الأشخاص و الأخطاء ، فالعصمة للأنبياء ، و كل ابن آدم خطاء ، و الأخطاء منها الصغير و منها

البير ، و منها ما هو عن جهالة أو قصد , و منها ما هو عن علم و اجتهاد ، فلا ينبغ عل طالب الحق و الداع إليه ان

يغلو ف شخص أو رأي فيجعله صوابا و إن كان خطأ ، و لا أن يجفو عن شخص أو رأي فيجعله خطأ و إن كان صوابا ، و

إلا لاعتصم كل جاهل بهواه و لأحجم أهل العلم و الاجتهاد ، قال رسول صل اله عليه وسلم : "إذا حم الحاكم فاجتهد ثم

أصاب، فله أجران، وإذا حم فاجتهد ثم أخطأ، فله أجر"(مسلم 1716).

إنزال الناس منازلهم بتوقير الأكابر و احترامهم و وضع حد للأصاغر و التزامهم التواضع ، فخير الأمة و اجتماعها إنما يون

عل أهل العلم و الحلم منها ، و ليس عل الرويبضات الذين لا يوقرون عالما و لا يحلمون عن جاهل ، قال ابن القيم ‐رحمه

اله ‐:"و من له علم بالشرع و الواقع يعلم قطعا أن الرجل الجليل الذي له ف الإسلام قدم صالح و آثار حسنة ، و هو من



الإسلام و أهله بمان ، قد تون منه الهفوة و الزلة هو فيها معذور ، بل مأجور لاجتهاده ، فلا يجوز أن يتبع فيها ،و لا يجوز

أن تهدر مانته و إمامته و منزلته ف قلوب المسلمين"(إعلام الموقعين 283/3).

تدارك الخلاف و رأب صدع الفرقة من قبل أهل الإصلاح ، و ذلك بالحوار و تقريب وجهات النظر ، و السع عل أرض

الواقع ، قال تعال { وانْ طَائفَتَانِ من الْمومنين اقْتَتَلُوا فَاصلحوا بينَهما } [الحجرات9] ، عن أب الدرداء قال : قال رسول

اله صل اله عليه و سلم:" ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة ؟ " قالوا :بل , قال :"صلاح ذات البين

فإن فساد ذات البين ه الحالقة " قال أبو عيس هذا حديث صحيح ويروى عن النب صل اله عليه و سلم " ه الحالقة لا

.(الترمذي2509صححه الألبان ) "ن تحلق الدينأقول تحلق الشعر ول

التصدي لمحاولات أعداء الأمة لتفريقها و تشتيت شملها ، و ذلك بالتصدي لأهل النفاق و الضرار الذين يدسون دسائس

الاختلاف و التنازع من الداخل وهدم كل بنيان يبنونه لهذه الغاية ، و التصدي لأعداء الامة الخارجيين الذين يسعون لإبقاء

الامة ف تشتت و ضعف لتسهل و تستمر سيطرتهم عليها .

سابعاً: مصالح وثمرات الاجتماع و توحيد اللمة :

القوة و المنعة يتبعها النصر و التمين ، فالإسلام دين الحق و للحق أعداء لا تقوم قائمة الدين إلا بالتصدي لهم ، ولا يون

صل ذلك إلا بالوحدة و الاجتماع الذي هو من الإعداد ، و هذا أمر معلوم بالضرورة عقلا و نقلا ، و هو ما حرص عليه النب

بين المهاجرين و الأنصار ، ووضع الوثيقة الت المدينة حيث آخ ه عليه و سلم منذ بداية الدعوة ثم عندما هاجر إلال

تجعل أهل المدينة يدا عل من عاداهم ، و قد قال صل اله عليه وسلم :"إن المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا

"وشبك أصابعه . (البخاري 481).

رضا اله عز وجل لامتثال أمره و أمر رسوله صل اله عليه وسلم ، بالاعتصام و التمسك بحبله ، و هذا يجلب كل خير و

ــا مل مــاك عذَا دــولِ ا سلرلو ــه وا لــتَجِيب ــوا اس ــا الَّذِيــن آمنُ هيــا ا ي} يــدفع كــل شــر ، وفيــه حيــاة الأمــة و عزهــا , قــال تعــال

يحيِيم}[الأنفال24].

اطرص َلا دِيفَقَدْ ه هبِال متَصعي نمو} ه عز وجل , قال تعاله المستقيم بتوفيق من الالحق و صراط ال الهداية إل

مستَقيم} [آل عمران101]، و بالعمل بالأسباب الت توصل إليه و منها الشورى و الت لا تقوم إلا مع الجماعة ووحدة اللمة .

لفَضو نْهم ةمحر ف ملُهدْخيفَس وا بِهمتَصاعو هنُوا بِالآم ا الَّذِينمفَا } ه ونيل فضله وهدايته و محبته ، قال تعالرحمة ال

ويهـدِيهِم الَيـه صـراطاً مسـتَقيماً}[النسـاء175] , و قـال تعـال { انَّ الـه يحـب الَّذِيـن يقَـاتلُونَ فـ سـبِيله صـفا كـانَّهم بنْيـانٌ

مرصوص}[الصف4] , فهذه الرحمة وهذا الفضل والهداية و الحب خاص بأهل الإيمان و الاعتصام قلُّوا أم كثروا .

معفَن مكوم وه هوا بِالمتَصاعاةَ وكآتُوا الزةَ وَوا الصيمقفَا } ة المؤمنين , قال تعاله عز وجل و ولايته , و معية المعي

عكَ مولَئفَا هل موا دِينَهخْلَصاو هوا بِالمتَصاعوا ولَحصاوا وتَاب الَّذِين إ ا} [الحج78] ، و قال تعال{ يرالنَّص معنو َلوالْم

الْمومنين وسوف يوتِ اله الْمومنين اجرا عظيما}[النساء146] , وقال رسول اله صل اله عليه وسلم :"يد اله مع الجماعة

.(الترمذي وابن حبان ,صححه الألبان)"

البركة ف الجماعة , وذلك ف أمور الخير كلها , قال رسول اله صل اله عليه وسلم : "صلاةُ الجماعة تَفْضل صلاةَ الفَذِّ

بِسبع وعشْرِين درجةً"(البخاري645) , وقال صل اله عليه وسلم: "البركة ف ثلاثة ف الجماعة والثريد والسحور" ( رواه

، ينفْتَرِقلُونَ مكتَا مَّلفَلَع ": قَال ، عا نَشْبمو لكنَّا نَاا : لَّمسو هلَيع هال َّلص ِلنَّبل لجر وقَال , (وصححه الألبان الطبران

اجتَمعوا علَ طَعامم ، واذْكروا اسم اله علَيه يباركْ لَم فيه".(مسند أحمد 16176).

الاستفادة من طاقات أبناء الأمة ووضعها ف مانها المناسب , فعندما يجتمع أبناء الأمة تحت قيادة واحدة فإنها توزع المهام

و تضع كل ذي اختصاص ف اختصاصه ، فتتضافر الجهود و يحدث التعاون لتحقيق الأهداف الت تسع إليها الأمة .



الثقة بين الأمير والمأمور و ينتج عنها الإخلاص ، فباجتماع الأمة عل قيادة واحدة لها أمير معروف و مبايع من قبل أهل

الحل والعقد ، يضع المسلمون ثقتهم بهذه القيادة الت تعمل لخدمة الأمة أجمع ، لا لخدمة فئة أو طائفة أو شخص ، وبهذا

يعط أبناء الأمة أفضل ما عندهم من عمل و أخلصه له ، و تستطيع القيادة العمل بثقة و مسؤولية و بسياسة منضبطة

بالشرع ولا يبلها سوء الظن و تدخل أكثر من حزب و أكثر من هوى .

كف بأس أبناء الأمة عن بعضهم وتوجيهه ضد أعدائهم ، فبالاجتماع و تآلف القلوب بإذن اله تون قوة الأمة و عزتها أمام

تاب , قال تعاله عليهم من أهل اله وهذا حال من غضب الون ضعفها و ذلتها , والعياذ بالأعدائها و بتفرقها و تنازعها ي

 مقَو منَّهكَ بِاذَل َّشَت مهقُلُوبا ويعمج مهبسشَدِيدٌ تَح منَهيب مهسادُرٍ بج اءرو نم وا نَةصحى مقُر ف ا ايعمج مَلُونقَاتي  }

يعقلُونَ}[الحشر14].

تبيت شياطين الجن والإنس و أعداء الدين , فباجتماع اللمة و رص الصف و التآلف بين المسلمين يون عزهم وتحقيق

أهدافهم , فلسان الحال يقول لهم ما قال اله تعال {قُل موتُوا بِغَيظم انَّ اله عليم بِذَاتِ الصدُورِ}[آل عمران119].

 

 

 

 

المصادر:


