
لم يبن النب صل اله عليه وآله وسلم دولة ومجد الإسلام إلا بتوفيق وتسديد من اله تعال، ولننا هنا لن نعرض للمظاهر

الغيبية لهذا التوفيق والسداد، إنما نعرض للمظاهر والأسباب المادية الت وفق اله نبيه صل اله عليه وآله وسلم لصناعة

دولة ومجد الإسلام عبرها.

ف البداية كانت مة، وف البداية كانت دعوته صل اله عليه وآله وسلم سرية لمدة ثلاث سنوات، حت كون نواة الإسلام

الأول بعدها سارت الدعوة العلنية مسارها عشر سنوات ف مة، خلالها لم يستخدم النب صل اله عليه وآله وسلم أيا من

مظاهر استعمال القوة ف التعامل مع مخالفيه، واستخدم الصبر وأمر المسلمين باستخدام الصبر كدرع ضد الاضطهاد

والتعذيب الذي تعرضوا له.

وف مة كانت العمليات الأساسية ذات التأثير السياس الت قام النب صل اله عليه وآله وسلم بها منحصرة ف ثلاث:

العملية الأول: البناء الداخل لمجتمع المسلمين، وذلك عبر وسائل وأدوات عدة، قائمة كلها عل تعاليم الإسلام ف ذلك

الوقت، وكانت ذات طبيعة روحية مثل (قيام الليل بالصلاة، وتلاوة القرآن)، وكان دائما هناك تذكير بأحوال الأمم السابقة

وعاقبة كل من الظالمين والمسلمين ف كل أمة، وقبل ذلك ومعه كان ترسيخ مفاهيم العقيدة الإسلامية الصحيحة بصفائها

ونقائها وتمايزها عن العقائد الباطلة، مع تبشير المسلمين بمستقبل مملوء بالنصر والتمين والمجد.

وقد حققت هذه الأدوات والوسائل نجاحا منقطع النظير، ممن إدراك مداه من إدراك حجم النجاح الذي تحقق ف بناء

كيف بن النب محمد صل اله عليه وآله وسلم الدولة الإسلامية؟
الاتب : عبد المنعم منيب
التاريخ : 5 يونيو 2015 م

المشاهدات : 6415



الشخصية المسلمة لدى كل صحاب أو صحابية ممن تربوا ف العصر الم، وحجم الإنجاز الذي حققوه لأمة الإسلام سواء

ف عصر النب صل اله عليه وآله وسلم أو بعده، وتصفح سير وإنجازات أمثال أب بر الصديق أو عمر بن الخطاب أو

حمزة بن عبد المطلب أو مصعب بن عمير أو أب عبيدة بن الجراح أو عثمان أو عل أو غيرهم.. يظهر ذلك بجلاء فلهم أبناء

العصر الم للدعوة الإسلامية.

العملية الثانية: تحقيق أكبر قدر متاح من الحماية للمسلمين داخل المجتمع الم الوثن المعادي للإسلام والمسلمين، وفق

الأعراف والفرص الت كانت سائدة آنذاك ف هذا المجتمع، مثل كتمان الإيمان والإسرار بالعبادات الإسلامية بالنسبة

للبعض، ومثل القبول أو طلب حماية بعض سادة قريش الوثنيين ممن تعاطفوا مع بعض المسلمين بسبب أواصر الدم

والنسب، أو الصداقة أو بدوافع أخلاقية ذاتية، ومن أبرز الأمثلة عل الحماية الت تمت بدافع النسب والدم حماية أب طالب

للنب صل اله عليه وآله وسلم، وحماية عشيرة أب بر الصديق له، وكذا عشيرة عثمان ابن عفان له وغيرهم، ومن أبرز

عمليات الحماية بدوافع أخلاقية حماية المطعم بن عدي للنب صل اله عليه وآله وسلم بعد عودته من الطائف، وكذلك

إجارة ابن الدُغنة ‐سيد القارة‐ لأب بر الصديق عندما هم الأخير بالهجرة إل الحبشة.

وف إطار الرغبة ف تحقيق هذه الحماية أيضا تم استعمال أسلوب آخر هو أسلوب الهجرة، وف هذا الإطار تمت عمليتا

الهجرة للحبشة، الهجرة الأول والهجرة الثانية، وهما ف التحليل الأخير دخول ف حماية ملك أجنب عن مة هو ملك

الحبشة، الذي كان معروفًا عنه ف ذلك الوقت أنه ملك عادل لا يظلم أحدًا.

وقد حققت هذه الأدوات كلها نجاحا ملحوظًا وإن تفاوتت درجاته، ورغم هذا فف هذه المرحلة تم حبس النب صل اله عليه

وآله وسلم وعشيرته من بن عبد المطلب وبن هاشم ‐سواء مسلميهم أو كافريهم المساندين للنب‐ ف شعب أب طالب

ثلاث سنوات لا يصلهم الطعام إلا تهريبا، كما تعرض الثير من المسلمين للتعذيب طوال العشر السنوات الت دارت فيها

الدعوة الإسلامية ف مة ف شقها العلن، بل مات بعض المسلمين تحت التعذيب كما تعرض الثيرون منهم لإصابات

بالغة وخطيرة، وذلك لحمة أرادها اله تعال، وأوجه حمة اله ف ذلك عديدة لن أبرزها أمران:

1- أنه لو كان الدخول ف الإسلام سهً هينًا لدخل فيه كثيرون من غير الصادقين من الانتهازيين والوصوليين والمنافقين

الأمر الذي كان سيضعف قدرة الجسد الإسلام منذ بداية نشأته، وهو أمر ضار جدًا ف البداية، وبالعس إذ لما حدث هذا

بعد ذلك ف المدينة بعدما قوى الجسد الإسلام أمنه تجنب الآثار الضارة لهذه الظاهرة.

2- لما كان مقدرا أن يدخل الإسلام ف نضال مسلح ضد الظلم والطغيان ف مراحل تالية من تاريخه فإن مروره بهذه

المرحلة من الاضطهاد كانت كفيلة بأن تدفع عنه فرية القول بأنه انتشر بالسيف، إذ لو كان انتشر بالسيف فيف كان السيف

مسلولا عل أتباعه قتً وتعذيبا وتشريدًا طوال عشر سنوات ف مة، ومع ذلك ظلوا يزدادون عددا ولا يقلون، ولم يرفع واحد

المدينة المنورة الأوس والخزرج ف ون سيفًا، ومع ذلك أسلم الجسم الرئيس من قبيلتن المسلمون يملمنهم سيفًا، ولم ي

هذه المرحلة.

العملية الثالثة: سع النب صل اله عليه وآله وسلم لإقامة دولة الإسلام ف بلد غير مة، وذلك عبر دعوة كبار ورؤساء

العديد من قبائل الجزيرة العربية للإسلام والتعاهد عل النضال من أجل حماية دعوة الإسلام، كانت دعوة النب صل اله

عليه وآله وسلم لزعماء القبائل تتم ف موسم الحج من كل عام بمة، كما أنه ذهب بنفسه الشريفة للطائف حيث عرض

دعوته عل زعمائها فرفضوا الإسلام، وف هذا الإطار دعا النب صل اله عليه وآله وسلم العديد من القبائل ورفض البعض

بينما تردد آخرون، وف النهاية قبل الأوس والخزرج الإسلام وهما القبيلتان العربيتان اللتان كانتا تسنا يثرب.



وبعد قبول أهل يثرب للدين الإسلام انتقل المسلمون ليثرب الت أصبحت اسمها (المدينة المنورة) بانتقال النب صل اله

عليه وآله وسلم لها لتبدأ مرحلة جديدة من تاريخ الإسلام، بدأ النب صل اله عليه وآله وسلم إقامة الدولة ف المدينة المنورة

بإقامة المسجد النبوي الشريف الذي بإنشائه صار مقر الحم ورمز الدولة الإسلامية، كما قام صل اله عليه وآله وسلم

بوضع أسس العلاقة بين المسلمين الذين جاءوا معه من مة ‐والذين جرى تسميتهم بالمهاجرين‐ وبين مسلم الأوس

والخزرج سان المدينة الأصليين ‐والذين تم تسميتهم بالأنصار أو أنصار رسول اله‐، وكانت الاخُوة بين هذين الفريقين

ه أساس هذه العلاقة فيما سم بالمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار..

فقد جعل النب صل اله عليه وآله وسلم كل واحد من المهاجرين أخًا لواحد من الأنصار، وجرى الشرع حينئذ عل أنهما

كالشقيقين يتوارثان بعضهما البعض ‐إل أن تم إلغاء هذا التوارث ف نهايات البعثة النبوية مع استقرار تشريعات الميراث

ف شلها النهائ‐، فان من ذلك أن آخ بين أب بر وخارجة بن زيد، وآخ بين الزبير وكعب بن مالك، وآخ بين

عثمان بن عفان وبين رجل من بن زريق بن سعد الزرق رض اله عنهم أجمعين.

وقد ضرب الأنصار أروع ألوان الإيثار ف هذه الأخوة حيث صار كل أنصاري يقسم بيته وكل مزارعه أو أمواله مع أخيه

المهاجر، حت زوجاته فقد كان يسع ليطلق نصفهن ليزوجها لأخيه المهاجر! وافق بعض المهاجرين عل عرض الأنصار

بشأن تقاسم الدور ولنهم رفضوا تقاسم النخل، بل قبلوا العمل معا عل أن يصيروا شركاء ف ما ينتج من ثمر، بينما رفض

بعض المهاجرين أخذ شء من الأنصار كـ(عبد الرحمن بن عوف) الذي قال لأخيه الأنصاري جزاك اله خيرا وبارك اله لك

ف مالك وزوجك أريد فقط أن تدلن عل السوق، وانطلق إل السوق فباع واشترى حت صار من كبار تجار المسلمين

الأثرياء.

نلُونَ موابِقُونَ الاالسو} :سلوكهم هذا كقوله تعال عل وفيما فعله المهاجرون والأنصار نزلت العديد من الآيات تثن

الْمهاجِرِين والانصارِ والَّذِين اتَّبعوهم بِاحسانٍ رض اله عنْهم ورضواْ عنْه واعدَّ لَهم جنَّاتٍ تَجرِي تَحتَها الانْهار خَالدِين فيها

من دِيارِهوا مخْرِجا الَّذِين اجِرِينهاء الْم[التوبة:100]، وقال سبحانه بشأن المهاجرين فقط: {للْفُقَر {يمظزُ الْعكَ الْفَوداً ذَلبا

واموالهِم يبتَغُونَ فَضلا من اله ورِضواناً وينصرونَ اله ورسولَه اولَئكَ هم الصادِقُونَ} [الحشر:8].

ثم قال سبحانه بشأن الأنصار: {والَّذِين تَبوووا الدَّار وايمانَ من قَبلهِم يحبونَ من هاجر الَيهِم و يجِدُونَ ف صدُورِهم حاجةً

ونَ} [الحشر:9]، وفحفْلالْم مكَ هلَئوفَا هنَفْس شُح وقن يمةٌ واصخَص انَ بِهِمك لَوو هِمنفُسا َلونَ عرثويوتُوا وا امم

المهاجرين والأنصار من كبار الصحابة ورد َعن ابِ سعيدٍ الْخُدْرِيِ، رض اله عنْه، قَال: "قَال النَّبِ صل اله عليه وسلم:

«لا تَسبوا اصحابِ فَلَو انَّ احدَكم انْفَق مثْل احدٍ ذَهبا ما بلَغَ مدَّ احدِهم، ولا نَصيفَه» (رواه البخاري).

ولم تقتصر خطوات تأسيس الدولة الإسلامية ف المدينة عل بناء المسجد والإخاء بين المهاجرين والأنصار فقط، بل كانت

هناك خطوات أخرى لصهر بقية سان المدينة من يهود ووثنيين ف إطار مواطنة الدولة الإسلامية، ومن هنا تأت أهمية

الوثيقة المشهورة باسم وثيقة المدينة بينما أطلق عليها بعض التاب المعاصرين اسم (دستور المدينة)، وذلك لأنها بحق

الأهمية والتحضر والتقدم الدستوري، وكان من أهم بنود هذه الوثيقة المعروفة ف منته بمثابة نص دستوري هام جدًا وف

:كتب التراث باسم (الصحيفة) أو (صحيفة المدينة) ما يل

"1- المسلمون من قريش ويثرب ومن تبعهم ولحق بهم وجاهد معهم، أمة واحدة من دون الناس.

2- هؤلاء المسلمون جميعا عل اختلاف قبائلهم يتعاقلون بينهم ويفيدون عانيهم بالمعروف والقسط بين المؤمنين.

3- إن المؤمنين لا يتركون مفرحا ‐أي المثقل بالديون‐ بينهم أن يعطوه ف فداء أو عقل.



4- أن المؤمنين المتقين عل من بغ منهم أو ابتغ دسيعة ظلم ‐أي ظلم كبير‐، أو إثم أو عدوان أو فساد بين المؤمنين،

وإن أيديهم عليه جميعا ولو كان ولد أحدهم.

5- لا يقتل مؤمن مؤمنًا ف كافر ولا ينصر كافر عل مؤمن.

6- ذمة اله واحدة، يجير عليهم أدناهم، والمؤمنون بعضهم موال بعض دون الناس.

7- لا يحل لمؤمن أقر بما ف الصحيفة وآمن باله واليوم والآخر أن ينصر محدثًا أو يؤويه، وإن من نصره أو أواه فإن عليه

لعنة اله وغضبه يوم القيامة، لا يؤخذ منه صرف ولا عدل.

8- اليهود ينفقون مع اليهود ما داموا محاربين.

9- يهود بن عوف أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم إلا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ ‐أي لا يهلك‐ إلا نفسه

وأهل بيته.

10- إن عل اليهود نفقاتهم وعل المسلمين نفقاتهم وإن بينهم النصر عل من حارب أهل هذه الصحيفة.

11- كل ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده فإن مرده إل اله عز وجل وإل محمد رسول

اله.

12- من خرج من المدينة آمن، ومن قعد آمن، إلا من ظلم وأثم.

13- إن اله عل أصدق ما ف الصحيفة وأبره، وإنه جار لمن بر واتق" (انتهت أهم بنود هذه الوثيقة الدستورية).

وكف بها ترسيخًا وتأسيسا لأصول الحم وحقوق وواجبات المواطنة وحرية الاعتقاد ف دولة الإسلام الوليدة، الت بدأت

لتوها تشق طريقها ف غابة الوثنية ف الجزيرة العربية بل وف العالم.

وهذا وضع النب صل اله عليه وآله وسلم أسسا ثلاثة للدولة الناشئة:

‐ المسجد: كمقر للحم ومركز للقيادة والإرشاد والتوجيه والتعليم والتثقيف.

‐ الإخاء بين المهاجرين والأنصار.

‐ كتابة الصحيفة الت تنظم العلاقة بين كل مواطن المدينة بمختلف دياناتهم وقبائلهم وأعراقهم، والت أيضا ترسخ لسلطة

الشريعة الإسلامية مجسدة ف سلطة محمد صل اله عليه وآله وسلم.

ولن هل هذه الأسس الثلاث كافية لبناء دولة النب صل اله عليه وآله وسلم بشل يفل لها تحقيق كل أهدافها؟

طبعا كان هناك أساس رابع باق هو بناء الجيش، ورغم أن أتباع الرسول صل اله عليه وآله وسلم كان معظمهم قد مارسوا

القتال ف جاهليتهم وعرفوا كيف يحملون السلاح ويستخدمونه ف ظروف "لا يبق فيها من لا يحمل سلاحا"، ورغم أن

الأنصار الذين قامت دولة الإسلام ف المدينة عل أكتافهم قد أعلنوا للرسول يوم بيعتهم ف العقبة عن قدراتهم ف القتال

وبأسهم ف الحروب، إلا أن الظروف الجديدة الت بدأ الإسلام يجتازها وتصاعد الموقف الحرب بينه وبين القوى الوثنية

وخاصة ف أعقاب الهجرة إل المدينة، ونزول الآيات القرآنية تؤذن ببدء القتال المسلح..

كل ذلك حتم عل الرسول صل اله عليه وآله وسلم أن ينم هذه القدرات وأن يدفع أتباعه إل مزيد من التدريب والمهارة

العسرية ف مواجهة الأعداء الذين يحيطون بالدولة الجديدة إحاطة السوار بالمعصم، وراح الرسول القائد صل اله عليه

وآله وسلم طيلة العصر المدن يعمل دونما تهاون عل تعليم أتباعه فنون القتال وتدريبهم عل استعمال السلاح، رافعا شعارا

مكدُوعو هال دْوع ونَ بِهبهتُر لالْخَي اطبِن رمو ةن قُوتُم متَطَعا اسم مدُّواْ لَهعاو} :ا لا غموض فيه وهو قوله تعالواضح



وآخَرِين من دونهِم لا تَعلَمونَهم اله يعلَمهم وما تُنفقُواْ من شَء ف سبِيل اله يوف الَيم وانتُم لا تُظْلَمونَ} [الأنفال:60].

 

 

طريق الإسلام

المصادر:


