
قد يظن البعض أن العبادات والشعائر التعبدية تَقتصر عل الصلوات الخمس وما يليها من نوافل، وكذا الصيام والحج، إلا

أنَّ الأمر أوسع من ذلك وأعم وأشمل؛ فهذه الشعائر المفروضة والمسنونة يضاف إليها الثير والثير مما قد يغفل الناس

عنه، والذي يتعلَّق بالدرجة الأول بسلوكهم، ومعاملاتهم مع بعضهم البعض؛ فقد جرى الإسلام بتعاليمه السمحة عل إعلاء

حه عن أبقيمة الأخلاق الفاضلة، والمثُل العليا، ونَشرِها، وتحبيب الناس وترغيبهم فيها؛ فقد روى أبو داود والترمذي وصح

الـدرداء رضـ الـه عنـه أنَّ رسـول الـه صـل الـه عليـه وسـلم قـال: ((ألا أدلُّـم علـ أفضـل مـن درجـة الصلاة والصـيام

والصدقة؟))، قالوا: بل يا رسول اله! قال: ((إصلاح ذات البين؛ فإنَّ فساد ذات البين ه الحالقة، لا أقول: تَحلق الشعر،

ولن تَحلق الدِّين)).

إنَّ الذي يراقب ويحص ما هو منظور من قضايا ف ساحات القضاء ‐ يقف عل حقيقة مرة، مفادها أن معظم تلك القضايا

تتعلَّق بالعلاقات بين الناس، والخصومات الت لا تاد تنته؛ حيث تجد اسرا تَتنازع، وشركاء متشاكسين، وجيرانًا

مختلفين، وكلها تمس ذات البين، وهذا يلفت أنظارنا إل أنَّ الأزمة الت تَعيشها أمتنا المسلمة إنما ه أزمة أخلاق لا غير.

روي أنَّ أبا بر رض اله عنه عين عمر بن الخطاب رض اله عنه قاضيا عل المدينة، فمث عمر سنةً كاملة لم يختصم

إليه اثنان، وعندها طلَب من أب بر رض اله عنه إعفاءه من القضاء، فقال أبو بر: أمن مشقَّة القضاء تطلب الإعفاء يا

عمر؟ قال عمر: لا يا خليفة رسول اله صل اله عليه وسلم، ولن لا حاجة ل عند قوم مؤمنين، عرف كل منهم ما له من

حق، فلم يطلب أكثر منه، وما عليه من واجب، فلم يقصر ف أدائه، أحب كل منهم لأخيه ما يحب لنفسه، إذا غاب أحدهم

تفقَّدوه، وإذا مرض عادوه، وإذا افتقر أعانوه، وإذا احتاج ساعدوه، وإذا أصيب عزوه وواسوه، دينهم النصيحة، وخلُقهم

الأمر بالمعروف والنه عن المنر، ففيم يختصمون؟!

هل غابت تلك الصورة المثالية من المجتمع المسلم؟! أم أن صورا أخرى طغت وطفت عل تعاملات الناس وعلاقاتهم؟!

عبادة مفروضة:

إنَّ عبـادة الإصلاح بيـن النـاس مـن أجـل العبـادات وأعظمهـا؛ لـذا اهتـم بهـا القـرآن الريـم، وجـاءت الأوامـر بالصـلْح بيـن

نيب حَصا ووفٍ ارعم وا دَقَةبِص رما نم ا ماهونَج نيرٍ مثك ف رخَي ﴿ :ه تعالقال ال ،َّمواضع شت المتخاصمين ف

النَّاسِ ومن يفْعل ذَلكَ ابتغَاء مرضاتِ اله فَسوف نُوتيه اجرا عظيما﴾ [النساء: 114]، بل إنَّ العلماء عدوها من الفرائض

الت أمر اله بها المؤمنين؛ حيث قال سبحانه: ﴿واصلحوا ذَات بينم﴾ [الأنفال: 1].

إنَّ دينَنا الإسلام علَّمنا التعامل بالحسن مع الناس قولا وسلوكا؛ قال اله تعال: ﴿وقُل لعبادِي يقُولُوا الَّت ه احسن انَّ

الشَّيطَانَ ينْزغُ بينَهم﴾ [الإسراء: 53]، فالشَّيطان لا يزال بالإنسان حت يوقعه ف هذه العداوة البغيضة الت تقطع الصلات،

وتُفسد المودات، روى مسلم وأحمد والترمذي وحسنه من حديث جابر بن عبداله رض اله عنهما أنَّ رسول اله صل اله

عليه وسلم قال: ((إنَّ الشيطان يئس أن يعبده المصلُّون ف جزيرة العرب، ولن ف التحريش بينهم))، والتحريش هو:

إصلاح ذات البين.. عبادة نحتاج إليها
الاتب : كمال عبد المنعم

التاريخ : 27 يونيو 2015 م

المشاهدات : 10154



التَّحريض بالشَّرِ بين الناس حت يختصموا ويقتَتلوا، والمؤمن الصادق يتعامل مع الناس من منطلَق قول ربنا سبحانه

وتعال: ﴿و تَستَوِي الْحسنَةُ و السيِىةُ ادفَع بِالَّت ه احسن فَاذَا الَّذِي بينَكَ وبينَه عدَاوةٌ كانَّه ول حميم﴾ [فصلت: 34]،

ا الَقَّاها يمتليها: ﴿و الآية الت ف ه تعالعة والمتهورة؛ قال الندفالنفوس الضعيفة والم ل أنَّ هذا التعامل صعب علولأج

الَّذِين صبروا وما يلَقَّاها ا ذُو حظّ عظيم﴾ [فصلت: 35].

هل دب إلينا داء الأمم؟

لقد حذَّر الإسلام بتوجيهاته وأوامره ونواهيه ف القرآن والسنة من التقليد الأعم لغيرنا، خاصة ف المساوئ والمفاسد

وسوء الأخلاق، وكان هذا التقليد آفةَ المشركين حين أعرضوا عن الإسلام بحجة أن آباءهم لم يونوا عليه، بل كان دأبهم

وديدنهم وعقيدتهم عبادة الأصنام؛ قال اله تعال مخبرا عن ذلك: ﴿واذَا قيل لَهم اتَّبِعوا ما انْزل اله قَالُوا بل نَتَّبِع ما الْفَينَا

علَيه آباءنَا اولَو كانَ آباوهم  يعقلُونَ شَيىا و يهتَدُونَ﴾ [البقرة: 170]، أما السنَّة الشريفة فحذَّرت من ذلك أشد تحذير؛ فقد

روى البخاري ف صحيحه ‐ كتاب الاعتصام بالسنَّة ‐ عن أب سعيد الخدري رض اله عنه عن النب صل اله عليه

وسلم قال: ((لتتبعن سنن من كان قبلم، شبرا شبرا، وذراعا بذراع، حت لو دخلوا جحر ضبٍ تَبعتموهم))، قلنا: يا رسول

اله، اليهودوالنصارى؟ قال: ((فمن؟))؛ أي: من غير هؤلاء تقلدونهم؟

وأشر ما ورثته هذه الأمة من الأمم قبلها، هذا الداء الذي شخَّصه لنا رسول اله صل اله عليه وسلم؛ روى الترمذي وأحمد

عن الزبير بن العوام رض اله عنه قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: ((دب إليم داء الأمم قبلَم: الحسد والبغضاء،

والبغضاء ه الحالقة؛ حالقة الدِّين لا حالقة الشَّعر، والذي نفس محمد بيده، لا تُؤمنوا حت تحابوا، أفلا انبِئم بشء إذا

فعلتُموه تحاببتم؟! أفشوا السلام بينم))، كذلك نه رسول اله صل اله عليه وسلم عن التدابر والتقاطع بين المسلمين؛

روى البخاري ومسلم ف صحيحيهما، والترمذي ف سننه، وقال: حسن صحيح، عن أنس بن مالك رض اله عنه قال: ‏قال

ه إخوانًا، ولا يحلدوا، ‏‏وكونوا عباد الروا، ‏ولا تباغَضوا، ولا ‏‏تحاسه عليه وسلم: ((‏لا تقاطَعوا، ولا ‏ ‏تدابال ه ‏صلرسول ال

لمسلم أن ‏ ‏يهجر أخاه فوق ثلاث))، وفيه نه صريح عن التقاطع، الذي هو ضدُّ التواصل، وكذلك نه عن التباغُض الذي

ه علم العن نا مأنه يأكل حسنات العبد، ويجعل صدره ضيقًا حرج فا، أما الحسد فيالشحناء والتقاطع أيض ِي إليؤد

عباده، وما ذلك بسلوك سويٍ، بل هو خلُق دن، يستحق صاحبه الحرمان، بل إنَّ عاقبتَه الخسران ف الدنيا والآخرة؛ لأن

صاحبه أساء الأدب مع ربه، ومع نعمه؛ يقول الشاعر:

عمتن عل أيا حاسدًا ل

                            أتدري عل من أسأت الأدب؟

مهح ه فال عل أسأت

ما وهب ل لأنَّكَ لم تَرض                            

نبأنْ زاد فأخزاكَ رب

!الطلب وسدَّ عليكَ وجوه                                   

عبادة تبشر صاحبها بالجنة:

إنَّ الذي ينقّ قلبه من هذه الأدران، وتلك الأمراض، ويبيت محبا للناس، غير مقطّع الصلات والأرحام، يعفو عمن ظلمه،

يعط من حرمه، يصل من قطعه ‐ لهو جدير بالفوز برضا اله تعال وجنَّته، ولقد أكدت السنَّة الشريفة عل ذلك؛ روى

،شرط الشيخين ‐ وروى الترمذي، والنَّسائ قه شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح علّحقالمسند ‐ وقال م أحمد ف



والطبران، والحاكم ف المستدرك وصححه ووافقه الذهب، عن أنس بن مالك رض اله عنه قال: "بينما نحن جلوس عند

رسول اله صل اله عليه وسلم قال: ((يطلع عليم الآن رجل من أهل الجنَّة))، فطلع رجل من الأنصار، تَنطف لحيتُه ماء من

وضوئه، معلّق نعلَيه ف يده الشمال، فلما كان من الغدِ، قال رسول اله صل اله عليه وسلم: ((يطلُع عليم الآنَ رجل من

أهل الجنَّة))، فطلَع ذلك الرجل عل مثل مرتبته الأول، فلما كان من الغد قال رسول اله صل اله عليه وسلَّم: ((يطلع عليم

الآن رجل من أهل الجنَّة))، فطلَع ذلك الرجل عل مثل مرتبته الأول، فلما قام رسول اله صل اله عليه وسلم، تبعه عبداله

أن تُؤوين عليه ثلاث ليالٍ، فإنْ رأيت أنْ لا أدخل أي: خاصمته ‐ فأقسمت ‐ يت أبلاح بن عمرو بن العاص، فقال: إن

إليك حت تحل يمين فعلت، فقال: نعم، قال أنس: فان عبداله بن عمرو بن العاص يحدِّث أنه: بات معه ليلةً، أو ثلاث ليالٍ،

فلم يره يقوم من الليل بشء، غير أنه إذا انقلب عل فراشه ذكر اله وكبر، حت يقوم لصلاة الفجر، فيسبِغ الوضوء، قال

عبداله: غير أن لا أسمعه يقول إلا خيرا، فلما مضت الثلاث ليال كدت أحتَقر عمله، قلت: يا عبد اله، إنه لم ين بين وبين

والدي غضب ولا هجرةٌ، ولن سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم يقول لك ثلاث مرات، ف ثلاث مجالس: ((يطلع

عليم الآنَ رجل من أهل الجنة))، فطلعت أنت تلك الثلاث مرات، فأردت أن آوي إليك، فأنظر عملَك، فلم أرك تعمل كبير

،دعان عنه، فلما وليت فانصرفت ،ه عليه وسلم؟ قال: ما هو إلا ما رأيتال ه صلعمل، فما الذي بلغ بك ما قال رسول ال

فقال: ما هو إلا ما رأيت، غير أن لا أجد ف نفس غلا لأحد من المسلمين، ولا أحسده عل خير أعطاه اله إياه، قال عبداله

بن عمرو: هذه الت بلغَت بك، وه الت لا نطيق".

فالمسارعة المسارعة إل تلك الفضائل، ونبذ ما عداها من رذائل، حت نلحق بالأولين، الذين اتَّقوا وكانوا محسنين، ولنُثر

من الدعاء الذي علَّمه ربنا لنا: ﴿ربنَا اغْفر لَنَا وخْواننَا الَّذِين سبقُونَا بِايمانِ و تَجعل ف قُلُوبِنَا غ للَّذِين آمنُوا﴾ [الحشر:

.[10

الصلح ف نطاق الأسرة:

ما أعظمه من صلح حت تستقيم الأسر، ويهنأ الأبناء بجو أسريٍ، يتعاون فيه كل زوجين من أجل التنشئة الطيبة والصالحة

لهؤلاء الأبناء؛ فإنَّ الشّقاق والخلاف داخل الأسرة يفتك بها أشد فتك، بل يفتك بالمجتمع كله، فالأسرة نواة المجتمع، ولقد أمر

الإسلام بالتعاون والتعامل بالرفق ف كل الأمور، والأسرة ه الاول بل برٍ وخير ومودة، فخير الناس خيرهم لأهله، وإذا

حدَث ما يعر صفو هذه الحياة من شقاق وقطيعة، فإن الإصلاح هو ما أمر اله به عن طريق أصحاب الألباب، من الذين

رزقهم اله الحمة ف لم الشَّمل، وتذليل العقبات لإعادة الحياة إل طبيعتها؛ قال اله تعال: ﴿وانْ خفْتُم شقَاق بينهِما فَابعثُوا

حما من اهله وحما من اهلها انْ يرِيدَا اصَحا يوفّق اله بينَهما﴾ [النساء: 35]، وأجمل وصفٍ وصف اله تعال به

الصلح أنه خير؛ فقال تعال: ﴿والصلْح خَير﴾ [النساء: 128]، فهو خير من الشقاق، وهو خير من الفراق، وهو خير من

البغضاء الت تونُ ف النفوس.

بق لنا أن نُبيِن صفات من يتدخَّل للإصلاح؛ إذ ينبغ أن يون مقصدُه الأول إرضاء اله تعال، والإخلاص ف عمله، وبذْل

النصيحة للطرفين، حت يوفق ف مهمته، كذلك عليه أن يتحرى العدل؛ لينصف المظلوم، ويرد إليه حقه، ويعمل عل تضييق

دائرة المعرفة بتلك المشلة مت أمنه ذلك؛ حت لا يستشري الخبر وينتشر، ويتلم فيه هذا وذاك، كل حسب فهمه، فتتعدد

الأفهام، وتختلف الرؤى، ويتَّسع الخرق عل الراقع، فيقل احتمال التوصل إل حل يرض الطرفَين، فتمان الأسرار والأخبار

أول طريق النجاح والإصلاح بين المتنازعين، وكما قيل: استَعينوا عل قضاء حوائجم بالتمان.

إنَّ المجتمع بما فيه من أضداد ورؤى مختلفة، وأهواء متعدِّدة ‐ لَيحتاج إل هذه الفضيلة وتلك العبادة؛ عبادة إصلاح ذات



البين، الت ينبغ أن يمارسها أفراده كلما وجدوا أنفسهم ف دائرة خلاف أو شقاق، قد تجرهم إل طريق كله بغضاء

وشحناء، لا يوجد فيه رابح وفائز ومنتصر، فالل ف نهايته خاسر، والخسارة لا يشترط أن تون ف المادة فحسب، بل إنَّ

خسارة الأصحاب والخلان، له أعظم الخسارة، كيف لا وه تهدم المجتمع هدما، وتشقُّه ليس نصفين، بل أرباعا وأخماسا

وأسداسا وأكثر من ذلك؟

إن سنَّة اله ف الخلق أن يون البأس بينهم؛ روى مسلم ف صحيحه عن ثوبان قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم:

((إنَّ اله زوى ل الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإنَّ أمت سيبلُغ ملْها ما زُوي ل منها، وأعطيت النزين الأحمر

والأبيض، وإن سألت رب لأمت ألا يهلها بسنَة عامة ‐ أي: بالقحط والمجاعة ‐ وألا يسلّط عليهم عدوا من سوى أنفسهم

فيستبيح بيضتهم، وإن رب قال: يا محمد، إن إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، وإن أعطيتُكَ لأمتكَ ألا أهلهم بسنَة عامة، وألا

ن بين أقطارها ‐ حتن بأقطارها ‐ أو قال: مستبيح بيضتَهم، ولو اجتمع عليهم مهم ين سوى أنفسا مط عليهم عدوّأسل

ثنتين ومنعن ثلاثًا، فأعطان رب رواية أخرى لمسلم: ((سألت ا))، وفبعضهم بعض ا، ويسبهلك بعضون بعضهم يي

واحدةً؛ سألت رب ألا يهلك أمت بالسنَة فأعطانيها، وسألته ألا يهلك أمت بالغرق فأعطانيها، وسألته ألا يجعل بأسهم بينهم

يا وموجودا لا محالة، فينبغ أن نُرشّد الخلاف، فنتحاور بالأدب، ونُجادل بالت ه أحسن، فمنعنيها))، وما دام الخلاف فطر

ولا يحملنا هذا الخلاف إل إثارة العداوات، والدعوة إل التحزب والعصبيات؛ فالجميع لا بدَّ أن يستشعروا أنهم ف سفينة

واحدة، إن غرقت غرقت بالجميع، فلا ناج يومئذٍ، نسأل اله السلامة.

فلنبدأ من الآن؛ فطريق "الألف ميل" يبدأ بخطوة، والصلح خير، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام.

اللهم ألّف عل الخير قلوبنا، وأصلح ذات بيننا، واهدِنا سبل السلام، ونجِنا من الظلمات إل النور، إنَّك نعم المول ونعم

النصير.

والسلام عليم ورحمة اله وبركاته

 

 

الألوكة

المصادر:


