
يقول اله عز وجل ف مطلع سورة هود: {الَـر كتَاب احمت آياتُه ثُم فُصلَت من لَّدُنْ حيم خَبِيرٍ}[سورة هود: 1]

فمجموع القرآن الريم هو عبارة عن آيات أحمت، ثم فصلت آيات، تَـم إحامها، ثم وقع تفصيلها، وكل ذلك من لدن حيم

خبير، فهو الذي أحم المـحمات بحمته، وفصل المفصلات بخبرته.

اتآي نْهقوله سبحانه:{م تاب العزيز، وذلك فعمدة ال مات، وأنها هأن آيات القرآن منها آيات مح ه تعالوقد ذكر ال

محمات هن ام الْتَابِ واخَر متَشَابِهات} [آل عمران: 7]

قال العلامة ابن عاشور: ”صنف المحمات يتنزل من التاب منزلة أمه، أي أصله ومرجعه الذي يرجع إليه ف فهم التاب

ومقاصده”([1]). وقال أيضا: "فالمحمات ه أصول الاعتقاد والتشريع والآداب والمواعظ))([2]).

فالآيات المحمات ه أصول وأمهات لغيرها، مما يندرج فيها أو يتفرع عنها أو يخضع لها، من التفصيلات والجزئيات

والتطبيقات. فمجمل الدين وشريعته مؤسس عل هذه المحمات الليات ونابع منها.

والقرآن الريم باعتباره الأصل الأول والمرجع الأعل للإسلام وشريعته، لا بد وأن يون هو مستودع هذه الليات الأساسية

ومنجمها، ولابد أن تون هذه الليات مقدمة ف الترتيب والاعتبار، كما تشير إل ذلك الآيتان من سورة هود، وسورة آل

عمران (أحمت.… ثم فصلت)، (منه آيات محمات هن أم التاب وأخر متشابهات…).

بل حت ف التنزيل والتبليغ، جاءت الآيات المحمة اللية سابقة عل آيات الأحام التفصيلية، فالقرآن الم بدأ يركز

بالدرجة الأول عل الليات والمبادئ والأحام العامة. ثم بدأ يتطرق إل بعض الأحام العملية غير المفصلة، أواخر

المرحلة المدنية وإل ام التفصيلية والتطبيقية فقد تأخر نزول معظمها ـ أو كلها تقريبا ـ إلية، وأما الأحالمرحلة الم

القرآن المدن، ثم جاءت بدرجة أكثر تفصيلا ف السنة النبوية.

ابن تيمية ويوضحه من خلال هذا المثال: "وقد استدل كثير من المتأخرين من أصحابنا و غيرِهم عل يقرر ذلك الإمام

وجوب تطهير الثياب بقوله سبحانه {وثيابكَ فَطَهِر}، حملا لذلك عل ظاهر اللغة الت يعرفونها؛ فإن الثياب ه الملابس، و

تطهيرها بأن تصان عن النجاسة و تُجنَّبها، بتقصيرها و تبعيدها منها، و بأن تماط عنها النجاسة إذا أصابتها. و قد نُـقل هذا

عن بعض السلف، لن جماهير السلف فسروا هذه الآية بأن المراد: زَكِّ نفسك و أصلح عملك. قالوا: و كنَّ بطهارة الثياب

آيات القرآن بين الإحام والتفصيل
اتب : أحمد الريسونال

التاريخ : 5 أغسطس 2015 م

المشاهدات : 17141



عن طهارة صاحبها من الأرجاس و الآثام، و ذلك أن هذه الآية ف أول سورة المدثر، و ه أول ما نزل من القرآن بعد أول

سورة اقرأ. و لعل الصلاة لم تن فرضت حينئذ، فضلا عن فرض الطهارة الت ه من توابع الصلاة. ثم هذه الطهارة من

فروع الشريعة وتتماتها، فلا تفرض إلا بعد استقرار الأصول والقواعدِ كسائر فروع الشريعة، وإذ ذاك لم تن قد فرضت

الأصول و القواعد.

ثم إن الاهتمام ف أول الأمر بجمل الشرائع و كلياتها دون الواحد من تفاصيلها و الجزء من جزئياتها هو المعروف من طريقة

القرآن، و هو الواجب ف الحمة. ثم ثياب النب صل اله عليه وسلم لم تعرض لها نجاسة إلا أن تون ف الأحيان،

فتخصيصها بالذكر دون طهارة البدن و غيره، مع قلة الحاجة و عدم الاختصاص بالحم ف غاية البعد. وإذا حملت الآية

عل الطهارة من الرجس و الإثم و الذب و الغدر و الخيانة و الفواحش، كانت قاعدة عظيمة من قواعد الشريعة"[3]

صل النب الموضوعة أولا، والذي نزل بها القرآن عل لية هلا: "اعلم أن القواعد اللا ومفصمؤص وقال الإمام الشاطب

اله عليه وسلم بمة، ثم تبعها أشياء بالمدينة، كملت بها تلك القواعد الت وضع أصلها بمة، وكان أولها الإيمان باله

ورسوله واليوم الآخر، ثم تبعه ما هو من الأصول العامة كالصلاة وإنفاق المال([4])وغيرِ ذلك، ونُه عن كل ما هو كفر أو

ه، وسائر ما حرموه علال عوهم افتراء عله وللشركاء الذين ادافتروها من الذبح لغير ال فر، كالافتراءات التتابع لل

أنفسهم، أو أوجبوه من غير أصل، مما يخدم أصل عبادة غير اله. وامر ـ مع ذلك ـ بمارم الأخلاق كلها: كالعدل والإحسان،

والوفاء بالعهد، و أخذ العفو، والإعراض عن الجاهل، والدفع بالت ه أحسن، والخوف من اله وحده، والصبر والشر،

ونحوها، ونه عن مساوئ الأخلاق من الفحشاء، والمنر، والبغ، والقول بغير علم، والتطفيف ف الميال والميزان،

والفساد ف الأرض، والزنا، والقتل، والوأد، وغير ذلك مما كان سائرا ف دين الجاهلية.

وإنما كانت الجزئيات المشروعات بمة قليلة، والأصول اللية ف النزول والتشريع أكثر.”([5]).

فهذا تسلسلت آيات القرآن وانبثقت أحامه، وهذا تأسست قواعد الشريعة وانبنت فروعها؛ بدأت بشهادة لا إله إلا اله،

وأن محمدا رسول اله، وأن القرآن كلمة اله، ثم تقررت بقية الأصول الإيمانية، وف مقدمها الإيمان بالبعث والنشور،

والحساب والجزاء..

ثم تتابعت المعتقدات التميلية لتوسع وتعمق من معرفة الناس بربهم وبالغاية من خلقهم وبالعوالم الظاهرة لهم أو المغيبة

عنهم…

وبناء عل ذلك وبجانبه جاءت الليات الت تحدد القيم والمثل العليا والغايات والمقاصد العامة للحياة البشرية، مع التطرق

أيضا إل أمهات المفاسد وأصول الانحرافات الت تهدد الإنسان، من عقدية وفرية ونفسية وسلوكية…

ثم جاءت بعد ذلك بعض الليات والقواعد التشريعية والتنظيمية للعلاقات البشرية، الفردية والعائلية والجماعية.

وبعدها بدأ تنزيل بعض التوجيهات والتاليف العملية لن بصورة مبدئية تمهيدية، وكان هذا أواخر المرحلة المية، بين

يدي الانتقال إل المرحلة المدنية الت شهدت غزارة ف الأحام التفصيلية والضوابط التطبيقية، مع الاستمرار ف تأكيد

بعض الليات وتميلها والتذكير بها.

ثَلام هال برض فيك تَر لَمقوله عز وجل: {ا النهج المشار إليه ف مت، ثم فصلت، علحا ليات التالأصول وال فهذه ه

كلمةً طَيِبةً كشَجرة طَيِبة اصلُها ثَابِت وفَرعها ف السماء (24) تُوت اكلَها كل حين بِاذْنِ ربِها} [إبراهيم: 24].



فف البدء كانت (اللمة الطيبة)، أي العبارة الأساسية اللية الجامعة. وعامة المفسرين عل أن المقصود بها (لا إله إلا

اله).ثم تلاها وخرج من رحمها ما يرسخ أصلها ويغذيه ويقوي رسوخه ف القلوب والعقول والنفوس. ومن هذه وتلك تنبثق

الأغصان والفروع والأوراق والثمار… "هذا ف دورة تشريعية معجزة، لا أجد لها تشبيها إلا تلك الدورة الفلية أو دورة

لما طاف بك طائف من شك، أبصرتها تنطلق فتظنها قد تقف فينقطع عطاؤها، ف الخلقة، الت الزروع والثمار المعجزة ف

دورة جديدة تبدد تلك الشوك…”([6]).

وعموما يمن القول: إن الليات والمحمات القرآنية قد تفلت بإرساء الأساس الفلسف المرجع، الذي ينبثق منه التشريع

الإسلام، وأن الشريعة الإسلامية قد تفصلت فروعها وجزئياتها، بعدما تأصلت أصولها وكلياتها (أحمت…ثم فصلت).

ومما يجدر التنبيه عليه، كون هذه الأصول والليات ليست عل درجة واحدة، لا من حيث كليتها وعمومها، ولا من حيث

رتبتها وأولويتها، بل بعضها أول وأعل، وبعضها دون ذلك، وبعضها أعم وأشمل، وبعضها دون ذلك. وقد يون بعضها

مندرجا ف بعض، وبعضها متفرعا عن بعض. وكذلك يقال ف الجزئيات، فمنها جزئيات كبرى تنطوي عل غيرها، ومنها

جزئيات صغرى تنطوي ف غيرها. فالجزئيات البرى قد تون بمثابة كليات لعدد كبير من الجزئيات الصغرى، المتفرعة

عنها أو المتعلقة بها.

{ْغالْبرِ ونالْمشَاء والْفَح نع نْهيو بيتَاء ذِي الْقُراانِ وسحالادْلِ وبِالْع رماي هنَّ الا} سبيل المثال قوله تعال فإذا أخذنا عل

[النحل: 90]، نجد فيه الأمر بقضيتين كليتين كبيرتين، هما ” العدل والإحسان ". إذ هما تشملان كل شء وتدخلان ف كل

شء، فما من مجال، وما من عمل قلب أو حس، إلا ويدخله العدل والإحسان، وما من قول يقوله الإنسان، إلا ويدخله العدل

والإحسان، وهما مطلوبان ومأمور بهما ف كل المجالات وف كل الحالات وعل كل الأحوال.

ثم نجد الأمر "بإيتاء ذي القرب”، وه قضية جزئية، بدليل أنها داخلة ف العدل والإحسان، فإيتاء ذي القرب هو جزء ـ أو

جزئ ـ ضمن العدل وضمن الإحسان، ولن هذا الجزئ يمثل قضية كلية بالنسبة إل ما ينبثق عنه ويندرج فيه، مثل بر

الأقارب المحتاجين، والوصية للأقربين غير الوارثين، وإعطاء الوالدين، وصلة الأرحام، والإنفاق الواجب أو المندوب عل

غيـر الـوارثين عنـد اقتسـام التركـة بيـن الورثـة، وتقـديم الهـدايا للأقـارب فـ مختلـف المناسـبات، ومواسـاتهم عنـد المحـن

والنبات…

وف الجهة الأخرى نجد ف الآية النه عن قضيتين كبيرتين هما "الفحشاء والمنر”، وهما تجمعان كافة الشرور والمفاسد،

ما ظهر منها وما بطن، ف المعتقدات والعبادات والمعاملات، بين الأفراد والجماعات.

ثم نهت الآية عن "البغ”، وهو داخل ف الفحشاء والمنر، فهو مسألة جزئية لهما، ولنه يمثل قضية كلية لما يندرج فيه من

أنواع البغ وحالاته وأشاله وجزئياته الت لا تنحصر.

وإذا أخذنا قوله تعال {وقَض ربكَ الا تَعبدُواْ الا اياه} [الإسراء: 23] نجد فيه قضية كلية كبرى ه لزوم عبادة اله، مع إفراده

وحده بهذه العبادة.

وتحت هذه القضية اللية تندرج قضايا جزئية لها، تتمثل ف العبادات والتاليف العبادية، من صلاة وزكاة وصوم وحج

وعمرة…

كما يدخل ف جزئياتها كل ما تم إبطاله من أشال العبادة والعبودية لغير اله ـ من بشر أو حجر، أو ح أو ميت ـ سواء

كانت قلبية أو قولية أو فعلية.



ثم نجد أن هذه العبادات المطلوبة، أو تلك المحظورة، ه قضايا أو عناوين كلية لما تحتها وضمنها من أحام تفصيلية،

وقد يون لبعض التفاصيل تفاصيل وفروع دونها… وهذا.

ومن الأمثلة التوضيحية للليات والجزئيات، واختلاف مراتبها ف العموم والخصوص، ما يتضمنه هذا النص للإمام عز

كالتبشير والإنذار إذا لم يتعلقا بفعل معين، كقوله تعال ،ليف إجماالت الأدلة ما يدل عل الدين بن عبد السلام: "وقد يقع ف

النه الأمر من غير تعيين مأمور به، والنذارة تدل عل [فاطر: 24]… فالبشارة تدل عل {انَذِيرا ويرشب قلْنَاكَ بِالْحسرنَّا اا}

من غير تعيين منه عنه.

ومن الأدلة ما يدل عل الأمر بنوع من الفعل، أو النه عن نوع من الفعل، ومنها ما ينتظم المأمورات بأسرها، أو المنهيات

بأسرها، ومنها ما يدل عل الجميع[7]…

فمن ذلك قوله تعال {وتَعاونُواْ علَ الْبرِ والتَّقْوى ولا تَعاونُواْ علَ الاثْم والْعدْوانِ} [المائدة: 2]، عام للتعاون عل كل بر

وتقوى، وعام للنه عن التعاون عل كل إثم وعدوان.

ولا يجوز حمل الطيبات هنا عل ،جميع المستلذات، إلا ما استثن [المائدة: 4] عام ف {اتِبالطَّي مَل لحا قُل} ومنه قوله

الحلال، إذ لا جواب فيه؛ فإنه لا يصح أن يقال: يسألونك ماذا أحل لهم، قل: أحل لم الحلال.”([8]).

----------------------

هوامش:

[1] التحرير والتنوير, عند الآية المذكورة من سورة آل عمران.

[2] نفسه.

[3] شرح العمدة ف الفقه، 4÷404− 405

[4] ذكرت بعض هذه الأمور ف القرآن الم بصفة مبدئية تمهيدية , دون تفاصيل تطبيقية , ولذلك يعتبرها الشاطب نوعا من الليات والأصول العامة.

[5] الموافقات، ف مباحث الإحام والنسخ.

[6] اللمة من تشبيه بديع للدكتور عابد محمد السفيان: ( الثبات والشمول ف الشريعة الإسلامية ) ص317​/316

[7] أي المأمورات والمنهيات معا

[8] الإمام ف بيان أدلة الأحام , 276 ـ 277.

 

 

الاتحاد العالم لعلماء المسلمين

المصادر:


