
من المتّفق عليه أن هناك قواسم مشتركة بين البشر تجعلهم يتوافقون عل كثير من مخرجات العقول، هذه المخرجات عبارة

.جزء من المشترك الإنسان لل وهكل الأمم والم ة معروفة فعن قيم مدني

والتجارب البشرية حال نضوجها ه مصدر مهم لتطوير حياة الإنسان، خاصة إذا كانت فيما تركه الدين للعقل البشري

المتجرد، وهو العفو حسب مصطلح الشّرع، وإنما جاءت الشرائع بضبطها وتهذيبها من الانحراف.

والاستفتاءات (الانتخابات) ف أصلها دون ما طرأ عليها أو علق بها من ثقافات الممارسين؛ لتقرير ما يجمع عليه الناس أو

أغلبهم ه من هذا النوع، وف حياة العرب القديمة نماذج لهذا الأصل وف سيرة المصطف ‐عليه الصلاة والسلام‐

وخلفائه الراشدين كذلك، فف بيعة العقبة الثانية طلب عليه الصلاة والسلام من الأنصار ترشيح نقيب لل عشيرة، وبعد

مقتل الفاروق ‐رض اله عنه‐ أجرى عبد الرحمن بن عوف ‐رض اله عنه‐ استفتاء كان نتيجته تول عثمان بن عفان

خلافة المسلمين، وعندما يتعذر الإجماع ف تقرير الحم الشرع الفقه العام يون الاعتبار لاجتهاد الأغلبية؛ فف المجامع

تقرير المذهب ف ة، حتأو الفتوى العامة برأي الأغلبي ة يصدر الموقف الشرعة اليوم والهيئات العلمية الشرعيالفقهي

المدارس الفقهية المشهورة يتم ف كثير من الأحيان بالرأي الغالب أي برأي الأغلبية، فمثلا المذهب لدى الحنابلة المتوسطين

(المرحلة الوسيطة للمذهب) هو ما اتفق عليه الشيخان أبو البركات المجد بن تيمية صاحب المحرر، وأبو محمد ابن قدامة

صاحب المغن، فإن اختلفا فالمذهب من يوافقه القاض أبو يعل الحنبل، والمتأخرون منهم يقررون المذهب فيما اتفق

عليه المرداوي ف التنقيح، والفتوح ف المنته، والحجاوي ف الإقناع فإن اختلفوا، فما اتفق عليه اثنان منهم، وقول

الجمهور ف كتب الخلاف العال الذي يترجح عل غيره ف الغالب عند أهل العلم هو رأي ثلاثة من الأئمة الأربعة للمذاهب

الفقهية السائدة، وف جميع هذه الأمثلة نلحظ أن هناك تقارباً بين المستفتَين (بفتح التاء) من حيث العدالة والعلم، أي

الصفات المعتبرة لتحقيق مقصد الاستفتاء، وهو أشبه ما يون بضابط المشروعية للاستفتاء.

ة، ورمز لآلية تحقيقها، والديمقراطية الغربية هالديمقراطية الغربي عالمنا المعاصر برزت الانتخابات كعنوان عل وف

أحدث ما توصلت إليه مسيرة الحداثة الغربية بعد صراعات وحروب وثورات أنهت عصور الاستبداد وحومات الإقطاع،

وكان مما دعم الاستبداد ف تاريخ أوروبا النائس النصرانية الت كان عليها قساوسة يدينون بالنصرانية المحرفة؛ إذ دعموا

الظلم والاستبداد، ووقفوا ف وجه العلم والتطور حت انتهت المعركة بهزيمة الاستبداد، ومن يقف معه وه النيسة الممثلة

أساس استبعاد الدين وقيمه وثوابته من الحياة، وهذا موقف أصل ة المعاصرة علف؛ فقامت الحداثة الغربيللدين المحر

غير قابل للإصلاح تشل موقف هذه الحضارة عل أساسه، فصارت حضارة علمانية تستبعد الدين –أي دين‐ ف أصل

مذاهب الناس ف الانتخابات
الاتب : إبراهيم الناصر

التاريخ : 17 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 6458



توينها وتستبعده من كل فعالياتها، أو عل الأقل لا تأبه به، ومبدأ آخر قامت عل أساسه هذه الحداثة الغربية كرد فعل

للاستبداد هو الحرية، وانبثق من هذا المبدأ قضية الحقوق (حقوق الإنسان)، وقضية المساواة، وعدم التمييز الذي يتعارض

ف كثير من الأحيان مع مبدأ العدل الذي قامت عليه الأديان السماوية، وكذلك قضية الديمقراطية وآلياتها، كل ذلك ف ظل

فرة العلمانية المستبعدة لاعتبار قيم الدين ف كل هذه المبادئ والقضايا.

ولذا فإن الأسس الفرية الت قامت عليها هذه الحضارة، وما انبثق عن هذه الأسس من قيم شلت مذهباً وشريعةً

(إيديولوجية) مخالفة لشريعة الإسلام ومذهبه، وإقامة الدين وتحقيق التوحيد هو ف مباينة هذه الحضارة فيما هو من مونات

وقيم هذه الإيديولوجية، والديمقراطية ه إحدى منجزات هذه الحضارة المادية اللادينية، وه عبارة عن فلسفة وآليات

وممارسات، فلسفتها تقوم عل أساس حرية الناس ف اختيار النظام العام الذي يحمهم، والدستور الذي ينظمهم والقانون

الذي يقض بينهم، وهو ما يسم دستورياً بسيادة الشعب، الذي هو الثابت، وما عداه متغير مناقضاً بذلك مبدأ سيادة

الشريعة ف الإسلام، أما آلية الديمقراطية فه الانتخابات بصيغتها الغربية الت لا تميز بين بر وفاجر، ولا بين عدل وفاسق

ترشُّحاً وترشيحاً، مخالفة طريقة الإسلام ف اشتراط العدالة والفاية ف العمال والولاة، وأما الممارسة فه قائمة عل مبدأ

حرية المرشَّح، والمترشّح ف ركوب وسائل عديدة ولو كانت مخالفة لتحقيق الفوز، هذه الديمقراطية بموناتها الثلاثة

عولمت إل معظم بلدان العالم بسبب هيمنة الحضارة المنتجة لها، وبسبب أن البديل ف الواقع لها هو الاستبداد الظالم

والإقطاعية السياسية، فه أخف الضررين عند كثير من أبناء الشعوب المحومة بأنظمة استبدادية.

والناس ف الموقف من الديمقراطية عل مذاهب أربعة:

الأول: القبول المطلق لها؛ فلسفةً وآلياتٍ وممارسةً وهو موقف تيارات الإصلاح التغريبية ف عالمنا الإسلام وجميع

الأحزاب والتيارات العلمانية.

الثان: رفض الديمقراطية فلسفةً وقبولها آليةً وممارسةً، وعل هذا الموقف معظم التيارات الإسلامية السياسية، ومنها بعض

المدارس المنتمية لمدرسة الإخوان المسلمين والمتأثرة بها وبعض التيارات السلفية.

الثالث: رفض الديمقراطية فلسفةً وآليةً وقبولها ممارسةً –بضوابط‐ باعتبار أنها حاجة عامة تنزل منزلة الضرورة حسب

القاعدة الفقهية المشهورة، أي أن أصحاب هذا الموقف يمارسون هذه الآلية لا باعتبار جوازها، وإنما باعتبار الضرر الذي

يحصل بالإعراض عنها، وهو موقف وسط بين الموقف السابق والموقف اللاحق، وعل هذا الموقف بعض مدارس التيار

.العلم السلف

الرابع: رفض الديمقراطية فلسفة وآلية وممارسة؛ باعتبار أن هذه الفلسفة مبدأ يعط البشر حق اله ف التشريع حسب

دساتير معظم البلاد الإسلامية، وأن الآلية ذريعة إل تحقيق هذه الفلسفة، وعل هذا الموقف بعض التيارات الدعوية خاصة

المتأثرة بمدرسة سيد قطب الفرية.

هذه أهم المواقف الت تظهر ف الساحة الفرية السياسية للنخب الفاعلة ف المجتمعات الإسلامية حول الديمقراطية؛ فلسفة

وآليات وممارسة، فإذا استبعدنا الموقف الأول لظهور بطلانه، وافترضنا أن أصحاب الموقف الثان أو جلّهم عند التحقيق

سيؤول موقفهم إل الموقف الثالث، نستطيع أن نقول بأن الموقفين الأخيرين هما الأبرز داخل التيارات الإسلامية والمدارس

الدعوية، وهما موقفان اجتهاديان مقبولان تجاه الديمقراطية خاصة ف المجتمعات الت لا تسود فيها الشريعة، وهذا موقف

أبرز الرموز العلمية المعاصرة؛ فالشيخ ابن باز أقرب إل الموقف الثالث، والشيخ الألبان أقرب إل الموقف الرابع،

ولاستمال الصورة أقول:

:الغالب ه إن الممارسة الانتخابية تجري لثلاثة أنواع من المجالس ف



1- المجالس النيابية (البرلمانات)، ومعظم الأدبيات الت شلت المواقف الأربعة السابقة تتجه إل هذا النوع من الانتخابات

بالدرجة الأول، ويمن أن نقول عنها: إنها انتخابات عامة لشأن عام.

2- المجالس البلدية وما شاكلها، وه انتخابات عامة لشأن متخصص.

3- الهيئات المهنية: كهيئة المهندسين وهيئة الأطباء والغرف التجارية ونحوها وه انتخابات خاصة لشأن متخصص.

فالإشالية الشرعية ف هذه المجالس تون بقدر ما يون فيها من صلاحيات تشريعية يمن أن تعارض أحام الشريعة

الإسلامية ف الدرجة الأول، وبمقدار ما يون فيها من تنظيمات تون ذريعة لمخالفات شرعية، أو لا يعتبر بها تحقيق

مقاصد الشارع من قبل أعضاء يجهلون أحام الشريعة، أو يتهاونون بها جاءت بهم الانتخابات بصيغتها الغربية، ولذلك فإن

المجالس المسؤولة عن الشأن العام كالمجالس النيابية ه أهم هذه المجالس وأخطرها، وتقل هذه الأهمية كلما كانت مهمة

المجلس شأناً متخصصاً، وأما الانتخابات بصيغتها الغربية فإشاليتها أنها قد تأت بمن لا يتوفر فيه الحد الأدن من شروط

من يمثل الأمة، وصفات من يتول الوظيفة، وبما تحمله من تجاوزات شرعية أثناء الممارسة، ويظهر هذا عندما تون

انتخابات عامة أكثر منها عندما تون خاصة، ولذا فإن الإشال الشرع أكثر ما يون ظهوراً عندما تون انتخابات عامة

لشأن عام منها عندما تون خاصة لشأن متخصص، وفيما يخص الانتخابات الت جرت ف السعودية للمجالس البلدية،

فه من النوع الثان أي انتخابات عامة لشأن متخصص.

وحت نتصور الواقع لدينا لا بد أن نعلم أن المجالس البلدية الت تجري لها انتخابات عامة ف التجربة البشرية عل أنواع

ثلاثة:

1- مجالس بلدية مهمتها الحم المحل ف المدينة كما ف الولايات المتحدة، وه تشبه شلا مجالس المناطق ف نظام

مجالس المناطق ف السعودية.

2- مجالس بلدية يقع تحت مسؤوليتها جميع الخدمات ف المدينة أو المنطقة كما ه ف معظم البلدان الت تجري انتخابات

بلدية.

3- مجالس بلدية مسؤوليتها نطاق مسؤولية البلديات المسؤولة عن جزء من الخدمات، وليس جميع الخدمات، وه صورة

المجالس البلدية الت تم انتخاب نصف أعضائها ف السعودية، فإذا علمنا أننا نتلم عن النوع الثالث من المجالس ندرك أن

؛ لأنها محدودة الميدان وهون أخفيل هذه المجالس بواسطة آلية متأثرة بثقافة منتجيها سيتش المترتّب عل الأثر السلب

الت (ةالتشريعي) ةه لبعض الجوانب التنظيميقلّل من التنبلام لا يالغالب، وهذا ال ة فبقضايا فنية خدمي مجالس تُعن

ســتون مــن مســؤوليتها مثــل: فــرض الرســوم والتنظيمــات المتعلقــة بخــدمات الترفيــه للرجــال والنســاء، وكذلــك المتعلقــة

بالأراض، واحتارها باعتبار أنها حاجة من حوائج الإنسان الأساسية، وهو المسن، وأمثال ذلك فإن هذه مجالات يجب

عل المجالس ألا تخالف فيه أمراً شرعياً أو تسن نظاماً يون ذريعة إل محرم، وينبغ عل المجتمع عامة والمحتسبين

خاصة مراقبة هذه المجالس والاحتساب عليها عند المخالفة.

 

 

نوافذ

المصادر:


