
التّشبه بالعدو ف القول والفعل والفر والمعتقد، والمظهر والمخبر ف حالة السلم أمر خطير يهدُّ كيان الأمة ويفتت جسدها،

وينب عن التبعية والضعف والخور والتآكل والعجز ف الأمة، والأخطر منه أن يقع التشبه من أبناء الأمة وقادتها بأعداء الأمة

حالة الحرب، ف حالٍ يوجب التمايز والعزة والظهور لا التبعية ولا التشبه بالعدو المتربص، فهذا هو الشر المستطير،

والخسران البير.

وقد أخبر رسولنا الريم صل اله عليه  وسلم –محذراً– عن وقوع الأمة ف وحل التشبه بأعداء الأمة، فف  الصحيحين عن

أب سعيد الخدري رض اله عنه قال: قال رسول اله صل اله عليه و سلم: "لتتبعن سنن من كان قبلم حذو القُذة بالقذة،

حت لو دخلوا حجر ضبٍ لدخلتموه" قالوا: يا رسول اله اليهود والنصارى؟ قال:  فَمن!.

وروى البخاري ف صحيحه عن أب هريرة رض اله عنه عن النب صل اله عليه و سلم قال: (لا تقوم الساعة حت تأخذ

أمت مأخذ (وف رواية: بأخذ) القرون شبرا بشبر وذراعا بذراع. فقيل: يا رسول اله كفارس والروم؟ قال: ومن الناس إلا

أولئك).

فـ"أعلم صل اله عليه و سلم أن أمته ستتبع المحدثات من الأمور والبدع والأهواء كما وقع للأمم قبلهم... وقد وقع معظم ما

أنذر به صل اله عليه و سلم وسيقع بقية ذلك".

وف سنن أب داود عن ابن عمر رض اله عنهما قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: "من تشبه بقوم فهو منهم".

ومن  الأمور الت يفعلها أهل التاب ‐اليهود والنصارى‐ والأعاجم والت ابتليت بها الأمة السورية ‐عوامها وقادتها‐

ءَش َلى عارتِ النَّصسلَي ودهقَالَتِ الْيه‐ ما ذكره  سبحانه عن اليهود والنصارى بقوله: {ووتلبست بها ‐إلا من رحم ال

موي منَهيب محي هفَال هِملقَو ثْلونَ ملَمعي  الَّذِين كَ قَالذَلك تَابْتْلُونَ الي مهو ءَش َلع ودهتِ الْيسى لَيارقَالَتِ النَّصو

الْقيامة فيما كانُوا فيه يخْتَلفُونَ} [البقرة:113].

فأخبر أن كل واحدة من الأمتين تجحد كل ما عليه الأخرى من الحق، واختلاف بعض المؤسسات والفصائل وأجنادها ف

سوريا، وكلامها ف بعضها البعض هو من هذا النمط، وهذه النقطة محور حديثنا هنا.

ولأنْ يقع التشبه بالعدو من عوام الناس أمر ف غاية الخطر، فماذا يون حين يقع التشبه من بعض كبار القادة والموجهين

والشرعيين والرؤوس البار، الذين بيدهم الحل والعقد، والذين وضعت الأمة آمالها بعد اله ف أعناقهم، فتجدهم عل أرض

الواقع وف مواقع التواصل الاجتماعية يذمون غيرهم ذماً مبالغاً فيه بأكثر مما يستحقونه، افتراء وبهتاناً، وينرون عليهم

إناراً مطلقاً كلياً، ويحملون خطأ الفرد عل الجماعة والفصيل، ويدّعون لأنفسهم الإيمان والجهاد والحق دون غيرهم،

نداء عاجل إل الإخوة ف المؤسسات والفصائل
يلانال اتب : علال

التاريخ : 17 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 5810



وينسبون لأنفسهم الانتصارات والفتوحات، ويزعمون أنهم أحق بالقيادة والإفتاء من غيرهم، وأنهم أهل التجربة والريادة

والسيادة.

بل يصل الأمر عند بعضهم إل أنهم يلمزون ويغمزون، ويطعنون ويحتقرون ويستهزؤون، ويدخلون ف النوايا والمقاصد،

وبعضهم يتهمون ويصمون غيرهم بالردة والفر وموالاة الأعداء، وغير ذلك، بل إنهم ليعملون أعمالا  يجعلونها حلالا لهم

ويتأولون مشروعيتها، ولو عمل غيرهم نفس الأعمال لأصبحت حراماً، فيحرمون ويحللون عل حسب أهوائهم وييلون

الصواب ومنهجنا هو الصواب لايتطرقه الخطأ، وغيرنا منهجهم عل اييل حسب رغباتهم، ودأبهم وقاعدتهم: نحن علبم

خطأ يحتمل الصواب، أو حت عند بعضهم: وغيرنا منهجه خطأ لا يحتمل إلا الخطأ.

.خُلق وقبيح فعل قول يتبعه شَر ِمن ذلك   فيردون عليهم   بالحق والباطل،  بِشر ٍفيقابلهم الآخرون بِشر

  فل فريق وفصيل يزعم أن الحق والهدى معه، وأنهم هم الناجون وهم قادة الفرقة الناجية،  وأن الباطل والضلال مع

غيرهم، وغيرهم هم الهالون الخاسرون ف الدنيا والآخرة،  فصار كل حزب بما لديهم فرحون. ضمن مهاترات  وافتراءات 

لا  تزيد الأمةَ إلا تفرقاً وتمزقاً  واختلافاً،  ولا  تزيد الأمر إلا تعقيداً ، ولا  النصر إلا  تأخيراً ،  ولا النفوس إلا كراهية وشحناء

وبغضاء، ولا الشعب اللاج والنازح  والمظلوم  المقهور إلا تذمراً وكرهاً  وبغضاً. ولا الفصائل إلا تقاطعاً  وتدابراً.

بل قد يحل الويل والدمار وسفك الدماء وتشريد الأبرياء وقتل الشيوخ والصغار والنساء، وتشتعل فتنة عمياء صماء، من وراء

كلمة قائد أو شرع أو موجه أو تابع لا يلق لها بالا، ولا يقّدر عواقبها الوخيمة، يقولها ف  فصيل آخر، أو أحد كبرائه وقادته،

ولسان الحال:

عجباً لقوم ظالمين تستَّروا  *** بالعدل ما فيهم لعمري معرفه

شفَه َفَعل لظ ونوا فإنهم إن *** لم ي وتلقَّبوا الناجين كلا

وبالنظر ف ما يجري ويصدر من هؤلاء وهؤلاء جميعاً يرجِع المتأمل ف ذلك كله إل أمور وأسباب عدة أهمها:

أولا: حب الذات والأنا والتسلط وحب السيادة والرياسة، وحب المال والجاه والشهرة والظهور والمناطقية، ونحو ذلك من

التشبه ف بعض، فأوقعهم مرة أخرى ف التشبه بالأعداء، وطعن بعضهم ف ه‐ فأمراض النفوس، أوقع بعضهم ‐هداه ال

{ مهيانملْكَ اى تارنَص وا اودانَ هك نم نَّةَ إالْج دْخُلي قَالُوا لَنو} :قولهم الخصلة الثانية من خصال اليهود والنصارى ف

[سورة البقرة:111]، ففّروا من سواهم واعتبروهم مرتدين مستحقين للعذاب محرومين من الثواب، فاستباحوا حرماتهم

وأموالهم وأعراضهم.. ورد عليهم الآخرون بنفس كلامهم ففروهم وردوا عليهم بالباطل.

"فاله يحم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون فهم كما قال الإمام أحمد: مختلفون ف التاب مخالفون للتاب

مجمعون عل مفارقة التاب".

وغفلوا عن قوله صل اله عليه وسلم: (لا يؤمن أحدكم حت يحب لأخيه ما يحب لنفسه) رواه البخاري ومسلم.

لام والقول الحاصل من قبل بعض الفصائل وأتباعها فثانياً: الهوى والعناد والجهل بطريق الحق الواضح المبين، فأكثر ال

بعضهم  البعض مبن عل ذلك، كما قال سبحانه وتعال ف سياق ذم منهج أهل التاب من اليهود والنصارى: {كذلك قال

الذين لا يعلمون} فالجاهلون قالوا مثل ما قالت اليهود: ليست النصارى عل شء، ومثل ما قالت النصارى: ليست اليهود

عل شء.

فالجهل بصراط اله المستقيم، وبنصوص الشرع القويم وبرحمة اله جل وعلا الرحمن الرحيم، وبسيرة وهدي رسول اله

عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، وعدم الدراية بمنهج صحابته الرام الطيبين ف تعاملهم مع المخالفين،  هو  آفة من الآفات

وبلية من أكبر البليات  ومصيبة من أعظم المصيبات توقع المرء ف الضلال والعدوان والقتل الحرام، وعدم قبول الحق



ف بقن يقبض العلماء فيرفع العلم معهم ويه لا ينتزع العلم من الناس انتزاعاً، وليم الشرع وقد قال: «إن الوعدم تح

الناس رؤوساً جهالا يفتون بغير علم فيضلُّون ويضلُّون».

قال ابن القيم رحمه اله: "والأسباب المانعة من قبول الحق كثيرة جدا فمنها: الجهل به وهذا السبب هو الغالب عل أكثر

النفوس؛ فإن من جهل شيئاً عاداه وعادى أهله، فإن انضاف إل هذا السبب بغض من أمره بالحق ومعاداته له وحسده كان

المانع من القبول أقوى، فإن انضاف إل ذلك الفُه وعادته ومرباه عل ما كان عليه آباؤه ومن يحبه ويعظمه قوي المانع، فإن

انضاف إل ذلك توهمه أن الحق الذي دع إليه يحول بينه وبين جاهه وعزه وشهواته وأغراضه قوى المانع من القبول".

"فعلم أن شرور الدنيا والآخرة إنما هو الجهل بما جاء به الرسول والخروج عنه".

ورحم اله القراف إذ يقول: "وأصل كل فساد ف الدنيا والآخرة إنما هو الجهل، فاجتهد ف إزالته عنك ما استطعت، كما أن

أصل كل خير ف الدنيا والآخرة إنما هو العلم فاجتهد ف تحصيله ما استطعت، واله تعال هو المعين عل الخير كله".

كما وأن اتباع الهوى آفة كبرى وطامة عظم، وقد بين بعض العلماء خطر اتباع الهوى وضرره عل الدنيا والدين.

فقال ابن القيم رحمه اله: "فإن اتباع الهوى يعم عن الحق معرفة وقصداً".

وقال أيضاً رحمه اله: "فإن اتباع الهوى يعم عين القلب فلا يميز بين السنة والبدعة، أو ينسه فيرى البدعة سنة والسنة

بدعة، فهذه آفة العلماء إذا آثروا الدنيا واتبعوا الرياسات والشهوات".

حله واض الحق جنْهإلا اتّباعَ الهوى***وم الفت يأب

وما أكثر ما يقع فيه من العداوة بين الفصائل بسبب اتباع الهوى، نسأل اله السلامة والعافية.

ثالثاً: وبعضهم يتلم ف بعض بغياً وبغضاً وكراهية وعدواناً وظلماً وحسداً من بعد ما جاءه الحق كما قال تعال: {وما

هالو هذْنبِا قالْح نم يها اخْتَلَفُوا فمنُوا لآم الَّذِين هدَى الفَه منَهيا بغْيب ِنَاتيالْب متْهاءا جدِ معب نم وتُوها الَّذِين ا يهف اخْتَلَف

يهدِي من يشَاء الَ صراط مستَقيم (213)} [البقرة:213]

وقال تعال: {انَّ الدِّين عنْدَ اله اسَم وما اخْتَلَف الَّذِين اوتُوا الْتَاب ا من بعدِ ما جاءهم الْعلْم بغْيا بينَهم} [آل عمران :

. [19

وقال: {وما تَفَرقُوا ا من بعدِ ما جاءهم الْعلْم بغْيا بينَهم} [الشورى : 14]

وقال: {وآتَينَاهم بيِنَاتٍ من امرِ فَما اخْتَلَفُوا ا من بعدِ ما جاءهم الْعلْم بغْيا بينَهم انَّ ربكَ يقْض بينَهم يوم الْقيامة فيما كانُوا

فيه يخْتَلفُونَ} [الجاثية : 17] .

قال ابن كثير رحمه اله: "أي: بغ بعضهم عل بعض، فاختلفوا ف الحق لتحاسدهم وتباغضهم وتدابرهم، فحمل بعضهم

بغْض البعض الآخر  عل مخالفته ف جميع أقواله وأفعاله، وإن كانت حقا".

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله: فهذه المواضع من القرآن تبين أن المختلفين ما اختلفوا حت جاءهم العلم والبينات

فاختلفوا للبغ والظلم، لا لأجل اشتباه الحق بالباطل عليهم، وهذ حال أهل الاختلاف المذموم من أهل الأهواء كلهم لا

عل بعض، ثم المختلفون المذمومون كل منهم يبغ بعضهم عل يختلفون إلا من بعد أن يظهر لهم الحق ويجيئهم العلم فيبغ

الآخر فيذِّب بما معه من الحق مع علمه أنه حق، ويصدِّق بما مع نفسه من الباطل مع العلم أنه باطل، وهؤلاء كلهم

مذمومون ولهذا كان أهل الاختلاف المطلق كلهم مذمومين ف التاب والسنة فإنه ما منهم إلا من خالف حقا واتبع باطلا ،

ولهذا أمر اله الرسل أن تدعوا إل دين واحد وهو دين الإسلام ولا يتفرقوا فيه وهو دين الأولين والآخرين من الرسل وأتباعهم

قال تعال: {شرع لم من الدين ما وص به نوحا والذي أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم وموس وعيس أن أقيموا الدين

ولا تتفرقوا فيه كبر عل المشركين ما تدعوهم إليه} (سورة الشورى:13). وقال ف الآية الأخرى: {يا أيها الرسل كلوا من



الطيبات واعملوا صالحا إن بما تعملون عليم وإن هذه أمتم أمة واحدة وأنا ربم فاتقون} [المؤمنون:52-51]"().

وقد جر ّالبغ أقواماً وبعض الفصائل إل قبول كلام قادتهم وشرعييهم ولو كان باطلا ومخالفاً للتاب والسنة وإجماع سلف

الأمة، ورفض كلام القادة والشرعيين الآخرين ولو كان حقاً وموافقاً للتاب والسنة وإجماع الأمة.

وقد قال ابن القيم رحمه اله: "وقد ذم اله تعال من يرد الحق إذا جاء به من يبغضه، ويقبله إذا قاله من يحبه فهذا خلق الأمة

الغضبية قال بعض الصحابة: إقبل الحق ممن قاله وإن كان بغيضا ورد الباطل عل من قاله وإن كان حبيبا.

 ٍوعدو وحبيب وبغيض وبر قبول الحق ممن جاء به من ول ه عليه وسلم فال صل المسلم أن يتبع هدى النب فعل"

وفاجر ويرد الباطل عل من قاله كائنا من كان".

ومصداق ذلك حديث أب هريرة رض اله عنه مع الشيطان، (صدقك وهو كذوب) وغيره من الأحاديث النبوية والنصوص

الشرعية الثيرة.

ومن أجمل ما قال ابن تيمية رحمه اله ف هذا الباب: "واله قد أمرنا ألا نقول عليه إلا الحق وألا نقول عليه إلا بعلم، وأمرنا

بالعدل والقسط، فلا يجوز لنا إذا قال يهودي أو نصران فضلا عن الرافض قولا فيه حق أن نتركه أو نرده كله، بل لا نرد إلا

ما فيه من الباطل دون ما فيه من الحق، ولهذا جعل هذا التاب منهاج أهل السنة النبوية ف نقض كلام الشيعة والقدرية،

فإن كثيرا من المنتسبين إل السنة ردوا ما تقوله المعتزلة والرافضة وغيرهم من أهل البدع بلام فيه أيضا بدعة وباطل،

وهذه طريقة يستجيزها كثير من أهل اللام ويرون أنه يجوز مقابلة الفاسد بالفاسد لن أئمة السنة والسلف عل خلاف هذا، 

وهم يذمون أهل اللام المبتدع الذين يردون باطلا ً  بباطل وبدعة ببدعة، ويأمرون ألا يقول الإنسان إلا الحق لا يخرج عن

السنة  ف حال من الأحوال وهذا هو الصواب الذي أمر اله تعال به ورسوله ولهذا لم نرد ما تقوله المعتزلة والرافضة من

حق بل قبلناه لن بينا أن ما عابوا به مخالفيهم من الأقوال فف أقوالهم من العيب ما هو أشد من ذلك".

رابعاً: التعصب لرجل معين أو راية معينة أو عصبية لقومه أو طائفة معينة‐لشهوة ف النفس ‐ والولاء والبراء عل ذلك،

دون التعصب للحق أو لإظهار الدين وإعلاء كلمة التوحيد، وإن كانت الشعارات الظاهرة تنادي بها، لن الواقع مختلف، وقد

جاء ف صحيح مسلم، عن أب هريرة عن النب صل اله عليه وسلم أنه قال: (من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات

مات ميتة جاهلية، ومن قاتل تحت راية عمية يغضب لعصبة أو يدعو إل عصبة أو ينصر عصبة فقُتل فقتلة جاهلية، ومن

خرج عل أمت يضرب برها وفاجرها ولا يتحاش من مؤمنها ولا يف لذي عهد عهده فليس من ولست منه".

فقوله: (تحت راية عمية) قال أحمد بن حنبل رحمه اله: هو الأمر الأعم كالعصبية لا يستبين ما وجهه، وقيل: هو ف تخارج

القوم، وقتل بعضهم بعضاً، وأصله من التعمية، وهو التلبيس. أو قتال عل أمر مجهول لا يعرف أنه حق أو باطل. أو أنه يقاتل

لشهوة نفسه وغضبه لها ويؤيد رواية "يغضب للعصبة ويقاتل للعصبة" ومعناه: إنما يقاتل عصبية لقومه وهواه.

فهذا حال بعض الأخوة ‐هداهم اله‐ يتعصب لقائده وفصيله ولو  كان عل الباطل، ويدور ف فله حيث دار،  وينتصر

لرأيه، وكأنه معصوم،  ويترك قول  الشرع الحيم وراءه ظهريا.

يقول ابن تيمية رحمه اله: "والواجب عل كل مسلم يشهد أن لا إله إلا اله وأن محمدا رسول اله أن يون أصل قصده

توحيد اله بعبادته وحده لا شريك له وطاعة رسوله يدور عل ذلك ويتبعه أين وجده، ويعلم أن أفضل الخلق بعد الأنبياء هم

الصحابة، فلا ينتصر لشخص انتصارا مطلقا عاما إلا لرسول اله صل اله عليه وسلم، ولا لطائفة انتصارا مطلقا عاما إلا

للصحابة رض اله عنهم أجمعين؛ فإن الهدى يدور مع الرسول حيث دار، ويدور مع أصحابه دون أصحاب غيره حيث

داروا، فإذا أجمعوا لم يجمعوا عل خطأ قط بخلاف أصحاب عالم من العلماء  فإنهم قد يجمعون عل خطأ، بل كل قول

قالوه ولم يقله غيرهم من الأمة لا يون إلا خطأ؛ فإن الدين الذي بعث اله به رسوله ليس مسلما إل عالم واحد وأصحابه ولو



كان كذلك لان ذلك الشخص نظيرا لرسول اله صل اله عليه وسلم وهو شبيه بقول الرافضة ف الإمام المعصوم".

خامساً: مقابلة الظلم بالظلم، والفساد بالفساد، والباطل بباطل، والبدعة بالبدعة، والشر بأعظم منه، وسبق بيان أن هذا

.ه تعالالمنهج مخالف لسلف الأمة من كلام ابن تيمية رحمه ال

سادساً: من الأسباب الت  تثير الفتن والمشاكل وكلام الفصائل بعضهم ببعض وتناحرهم وتقاتلهم ، أسباب خارجية،

وأهمها أن بعض الأخوة –هداهم اله‐ الذين هم خارج  البلاد نصب نفسه حاكماً عل الناس من بعيد، ومعه ميزان يزين به

الناس بالحق والباطل ،  فيلق باللمة  وهو مستلق  عل أريته، ولا يعلم مقاصد الأمور ومآلاتها، ولا يظن أن ميزانه طائش 

يؤخر النصر ويشتت الشمل، ومنهم صنف وهم الذين يحاولون تميم أفواه أهل الحق المجاهدين وتسير أقلامهم وخمد

أصواتهم؛ وهؤلاء هم المخذِّلون.

ولقد صدق ابن القيم رحمه اله حين قال: "فإن كنت من أبناء الطعن والضرب فقد التق الزحفان وتقابل الصفان، وإن

كنت من أصحاب التلول فالزم مقامك ولا تدن من الوطيس فإنه قد حم وإن كنت من أهل الأسراب الذين يسألون عن

الأنباء ولا يثبتون عند اللقاء

فدع الحروب لأقوام لها خلقوا*** ومالها من سوى أجسامهم جنن

ولا تلمهم عل ما فيك من جبن *** فبئست الحلتان اللؤم والجبن.

سابعاً: عدم التثبت من الأخبار، والتحدث بل ما يسمع ويقال من غير معرفة صدق الأخبار من كذبها، وقد قال رسول اله

صل اله عليه وسلم : " كف بالمرء كذبا أن يحدث بل ما سمع".

وقد أرشدنا ربنا ف سورة الحجرات إل آداب سماع الحديث والتثبت والتحري ف قبول الأخبار، وخاصة مع كثرة

الشائعات والذب ف مواقع التواصل الاجتماع ممن ينتحلون أسماء وهمية لا يعرف دينهم ولا منهجهم.

فهذه بعض الأمور  والأسباب الت  يغلب عل ظن أنها أوقعت الإخوة ف القول ف بعضهم البعض بالباطل،  ونتائجها لا

تخف عل أحد، حيث  أدت إل الفرقة والمهاترات وتبادل الشتم والسب والتقزيم والتعصب والغلو  بين هؤلا ء وهؤلاء.

وما ذكرتها إلا لنتجنبها  ويتجنبها الإخوة لتجتمع  الأمة عل الحق وتحقق أهدافها.

وإنما قامت السموات والأرض عل ساق العدل وقدم الصدق: {وتمت كلمة ربك صدقا وعدلا} [الأنعام : 115].

فاله اله يا أيتها المؤسسات و الفصائل جميعها ف سوريا عليم بلمة الحق والعدل ف الآخرين، فقد أمرنا اله جل جلاله

بالعدل والقسط مع جميع الخلق  المخالفين والموافقين ف الدين، وأن لا يحملنا بغض قوم عل عدم العدل معهم أو ظلمهم ،

ا َلع مشَنَآنُ قَو مَّنرِمجي و طسبِالْق دَاءشُه هل ينامونُوا قَونُوا كآم ا الَّذِينهياافهذه طريق التقوى فقال الحق جل وعلا: {ي

تَعدِلُوا اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى واتَّقُوا اله انَّ اله خَبِير بِما تَعملُونَ}[المائدة: 8].

قال العلامة ابن جرير الطبري رحمه اله: يعن بذلك جل ثناؤه: يا أيها الذين آمنوا باله وبرسوله محمد، لين من أخلاقم

م فم فتجاوزوا ما حددت لم وأفعالامأح م، ولا تجوروا فم وأعدائأوليائ ه شهداء بالعدل فل م القياموصفات

أعدائم لعدواتهم لم، ولا تقصروا فيما حددت لم من أحام وحدودي ف أوليائم لولايتهم لم، ولن انتهوا ف جميعهم

إل حدِّي، واعملوا فيه بأمري ولا يحملنم عداوةُ قوم عل ألا تعدلوا ف حمم فيهم وسيرتم بينهم، فتجوروا عليهم من

أجل ما بينم وبينهم من العداوة".

واستعمال العدل إن كان مأموراً مع المخالفين من أهل التاب ومطلوب التزامه ف جميع الأحوال؛ فهو ولا شك من باب

أول أن يون مطلوبا استعماله مع المؤمنين وإن حصل خلاف بينهم.

وهذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله تعال، يقرر هذا الأمر العظيم ف كثير من كتبه:

فمن ذلك قوله رحمه اله تعال: "ومعلوم أنا إذا تلمنا فيمن هو دون الصحابة مثل الملوك المختلفين عل الملك، والعلماء



والمشايخ المختلفين ف العلم والدين،  وجب أن يون اللام بعلم وعدل لا بجهل وظلم، فإن العدل واجب لل أحد عل كل

أحد ف كل حال،  والظلم محرم مطلقا لا يباح قط بحال، قال تعال: { ولا يجرمنم شنآن قوم عل ألا تعدلوا اعدلوا هو

ه به قد نهمأمور به، فإن كان البغض الذي أمر ال فار، وهو بغضأقرب  للتقوى}، وهذه الآية نزلت بسبب بغضهم لل

صاحبه أن يظلم من أبغضه، فيف ف بغض مسلم بتأويل وشبهة أو بهوى نفس فهو أحق أن لا يظلم، بل يعدل عليه".

وقال رحمه اله أيضاً: وقَال تَعالَ: {لتبلون ف اموالم وانْفُسم ولتسمعن من الَّذين اوتُوا الْتاب من قبلم ومن الَّذين

أشركوا اذَى كثيرا وان تصبروا وتتقوا فَان ذَلك من عزم امور} [سورة آل عمران 186] فَأمر سبحانَه بِالصبرِ عل اذَى

الْمشْركين وأهل الْتاب مع التَّقْوى وذَلكَ تَنْبِيه عل الصبر عل اذَى الْمؤمنين بعضهم لبعض متأولين كانُوا او غير متأولين.

وقد قَال سبحانَه: {و يجرمنم شنئان قوم عل الا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى} [سورة الْمائدَة 8] فَنه ان يحمل

الْمؤمنين بغضهم للْفَّار عل الا يعدلُوا علَيهِم فَيف اذا كانَ البغض لفَاسق او مبتَدع متأول من أهل ايمان فَهو أول ان

.ما لَهانَ ظَالن كاؤمن وم لا يعدل علا ك علذَل لا يحملها هلَييجب ع

فَهذَا موضع عظيم الْمنْفَعة ف الدّين والدُّنْيا فَان الشَّيطَان موكل ببن آدم وهو يعرض للْجميع ولا يسلم أحد من مثل هذِه

امور دع ماسواها من نوع تَقْصير ف مامور او فعل محظُور بِاجتهاد او غير اجتهاد وان كانَ هو الْحق".

وقال أيضاً : بل الْعدْل واجِب لل احدٍ علَ كل احدٍ ف جميع احوالِ، والظُّلْم  يباح شَء منْه بِحالِ، حتَّ إنَّ اله تَعالَ قَدْ

ا َلع مشَنَآنُ قَو مَّنرِمجي و طسبِالْق دَاءشُه هل ينامونُوا قَوك} :َالتَع هلقَو فَّارِ فْال َلدِلُوا ععنْ يا يننموالْم َلع بجوا

تَعدِلُوا اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى} .

هِملَيدِلُوا عاع لب هِملَيدِلُوا عتَع  ْنا َلفَّارِ عْلل مغْضب مُلمحي  :نًاِيبم َالتَع فَقَال هرِ المبِا فَّارْونَ الادعانُوا ينُونَ كموالْمو

فَانَّه اقْرب للتَّقْوى".

و افنْصاو دْلالْع مهعلُونَ ممتَعسي نَّةالس لهذَا فَاه عمو ،ارِجالْخَو ندُ مبعا و دَقصا اءوها لها ف سلَيوقال أيضاً: "و

رخَي ةضافلرل مه لضٍ، بعبل هِمضعب نم رخَي ءوه نم فَةطَائ لل نَّةالس لها لب ،ا تَقَدَّممطْلَقًا كم امرح نَّ الظُّلْمفَا ;مونَهمظْلي

واعدَل من بعضِ الرافضة لبعضٍ.وهذا مما يعترفون هم به ويقولون أنتم تنصفوننا ما لا ينصف بعضنا بعضا".

وقد سار العلامة ابن القيم رحمه اله عل تقرير هذا الأمر اتباعاً للدليل، واسترشادا بمنهج شيخه رحمه اله.

ومن أقواله ف ذلك قوله عن أهل الإيمان: "بل هم إل اله تعال ورسوله متحيزون وإل محض سنته منتسبون يدينون دين

الحق أن توجهت ركائبه ويستقرون معه حيث استقرت مضاربه لا تستفزهم بدوات آراء المختلفين ولا تزلزلهم شبهات

المبطلين فهم الحام عل أرباب المقالات والمميزون لما فيها من الحق والشبهات يردون عل كل باطلة ويوافقونه فيما

معه ف الحق فهم ف الحق سلمه وف الباطل حربه لا يميلون مع طائفة عل طائفة ولا يجحدون حقها لما قالته من باطل

سواه بل هم ممتثلون قول اله تعال: {يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين له شهداء بالقسط ولا يجرمنم شنآن قوم عل أن لا

تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا اله إن اله خبير بما تعملون} (المائدة 8) فإذا كان قد نه عباده أن يحملهم بغضهم

لأعدائه أن لا يعدلوا عليهم مع ظهور عداوتهم ومخالفتهم وتذيبهم له ورسوله فيف يسوغ لمن يدع الإيمان أن يحمله بغضه

أن لا يعدل فيهم بل يجرد لهم العداوة وأنواع الأذى ولعله لا يدري أنهم أول ء علالرسول تصيب وتخط لطائفة منتسبة إل

باله ورسوله وما جاء به منه علما وعملا ودعوة إل اله عل بصيرة وصبرا من قومهم عل الأذى ف اله وإقامة لحجة اله

ومعذرة لمن خالفهم بالجهل،لا كمن نصب معالمه صادرة عن آراء الرجال فدعا إليها وعاقب عليها وعادى من خالفها

بالعصبية وحمية الجاهلية واله المستعان"().

وقال رحمه اله أيضاً: من قواعد الشرع والحمة أن من كثرت حسناته وعظمت وكان له ف الإسلام تأثير ظاهر فإنه يحتمل



منه ما لا يحتمل من غيره، ويعف عنه ما لا يعف من غيره، فإن المعصية خبث، والماء إذا بلغ القلتين لم يحمل الخبث..

وهذا أمر معلوم عند الناس مستقر ف فطرهم أن من له ألوف الحسنات فإنه يسامح بالسيئة والسيئتين وكما قيل:

وإذا الحبيب أت بذنب واحد *** جاءت محاسنه بألف شفيع .

وقال آخر:

فإن ين الفعل الذي ساء واحدا *** فأفعاله اللات سررن كثير.

  فالحاصل أيها العقلاء أن تقرير مبدأ العدل مع الموافق والمخالف أمر تشهد له الأدلة الصحيحة، والفطر السليمة، ومنطوق

الآية السالفة أصرح دليل ف ذلك.

وأما ظلم العباد بحجة رد الباطل فهو من أشبه الصور بفعل من احتال عل المحرم بفعل المباح، وهو من الحيل المحرمة.

فمت كان دماء المسلمين أو أعراضهم أو أموالهم وهم لا يزالون مسلمين تون حلا ونهباً بحجة أنهم مخالفين، وأي حجة

تون لمرتب ذلك؛ والأدلة الشرعية الصحيحة الصريحة تثبت بحجة قاطعة حرمة دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم.

و الأعجب من هذا كله وما سبق ذكره  أن المهاترات واللام ف بعضهم البعض بالباطل إنما وقعوا فيها،  وحالهم هو حال

من قبلنا  كما وصفهم اله  بقوله: {وهم يتلون التاب}، يقرؤون جميعهم القرآن الريم و مع هذا يرم بعضهم بعضا بالفر

والفسوق والضلال.

"فها هنا تسب العبرات بما جناه التعصب ف الدين عل غالب المسلمين من الترام بالفر، لا بسنة ولا قرآن، ولا لبيان من

اله ولا لبرهان، بل لما غلت مراحل العصبية ف الدين، تمن الشيطان من تفريق كلمة المسلمين.

  فأين أنتم يا أول الألباب من كل الفصائل والمؤسسات والهيئات: أليس فيم ومنم رجل رشيد ألستم تتلون كتاباً واحداً

هو القرآن الريم وتتبعون رسولا واحداً هو محمد  رسول اله ، وكتاب ربم وسنة نبيم  يأمرانم بالاعتصام وعدم الخلاف

ــع ــه م ــبروا إن ال ــم واص ــب ريح ــوا وتذه ــازعوا فتفشل ــل {ولا تن ــبب الفش ــو س ــزاع  فه ــن الن ــم م ــة ، ويحذران والفرق

الصابرين}[الأنفال : 46] .

ألم تتلوا كتاب ربم  وتعلموا أن اله تعال أمر المؤمنين بالجماعة والائتلاف  وأوجب الاعتصام بهما، فهما من أصول الدين

ودعائمه وركائز النصر وأسسه،  ونه عن الفرقة والاختلاف ونفّر منهما وأوضح أن فساد الأمة يون بهما وهما سبب لهدم

الدين وفساد الدنيا. فقال تعال: {واعتَصموا بِحبل اله جميعاً ولا تَفَرقُوا} [آل عمران: 103 ]. وقال تعال: {انَّ الَّذِين فَرقُوا

متْهاءا جدِ معب ناخْتَلَفُوا مقُوا وتَفَر الَّذِينونُوا كَلا تو} :ء} [الأنعام: 159]. وقال تعالَش ف منْهم تعاً لَسيانُوا شكو مدِينَه

الْبيِنَات} [آل عمران: 105]. وقال تعال: {وانَّ هذَا صراط مستَقيماً فَاتَّبِعوه ولا تَتَّبِعوا السبل فَتَفَرق بِم عن سبِيله} [ الأنعام

. [ 153 :

ه و مناصحة أوله عليه و سلم: "ثلاث لا يغل عليهن قلب مؤمن إخلاص العمل لال ه صلقول رسول ال ألم تسمعوا إل

الأمر ولزوم جماعة المسلمين فإن دعوتهم تحيط من ورائهم". 

رهون فه الذي أمر به، وأن ما ته عنه قال: "إلزموا هذه الطاعة والجماعة فإنه حبل الال ه بن مسعود رضوعن عبد ال

الجماعة خير مما تحبون ف الفرقة".   

وف حديث أب هريرة المحفوظ عنه صل اله عليه وسلم : { إن اله يرض لم ثلاثا: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئا ، وأن

تعتصموا بحبل اله جميعا ولا تفرقوا ، وأن تناصحوا من ولاه اله أمركم}. فقد جمع ف هذه الأحاديث بين الخصال الثلاث

؛ إخلاص العمل له ومناصحة أول الأمر ولزوم جماعة المسلمين ، وهذه الثلاث تجمع أصول الدين وقواعده وتجمع

الحقوق الت له ولعباده ، وتنتظم مصالح الدنيا والآخرة وقَدْ ذَم اهل التَّفَرقِ واخْتَفِ، ف مثْل قَوله: {وما تَفَرق الَّذِين اوتُوا



.{مكَ خَلَقَهذَللك وبر محر نم إ ينفخْتَلالُونَ مزي و} :هلقَو ثْلم فِنَةُ}، ويالْب متْهاءا جدِ معب نم إ تَابْال

وكذَلكَ ما ورد ف سنَّةُ رسولِ اله صلَّ اله علَيه وسلَّم كالْحدِيثِ الْمشْهورِ عنْه، الَّذِي رواه احمدَ وغَيرِه، من حدِيثِ عمرِو

لجرالْقَدَرِ؛ و ونَ فتَنَاظَري مهو ابِهحصا َلع جخَر لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ را} ،دِّهج نع ،بِيها نبٍ، عيشُع نب

يقُول: الَم يقُل اله كذَا، ورجل يقُول: الَم يقُل اله كذَا، فَانَّما فُقا ف وجهِه حب الرمانِ فَقَال: ابِهذَا امرتُم، إنَّما هلَكَ من كانَ

قَبلَم بِهذَا ضربوا كتَاب اله بعضه بِبعضٍ، وانَّما نَزل كتَاب اله ليصدِّق بعضه بعضا  ليذِّب بعضه بعضا، اُنْظُروا ما

.{وهبتَنفَاج نْهع ا نُهِيتُممو ،لُوهفَافْع بِه تُمرما

وإن الناظر ف تاريخ المسلمين يجد أن "بَِد الشَّرقِ من اسبابِ تَسليط اله التَّتَر علَيها كثْرةُ التَّفَرقِ والْفتَن بينَهم ف الْمذَاهبِ

وغَيرِها". 

  فليتق اله كل من يتلم بلام ، وليزنه بميزان الشرع، وليعلم أنه ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد، وأنه قد يتلم باللمة

لا يلق لها بالا قد تهوي به ف نار جهنم سبعين خريفاً، وليشهد له ويقوم بالقسط، فستتب شهادته ف إخوانه، وسيسأل

عنها، ولينظر المصالح المرجوة من كلامه والمفاسد المترتبة الت قد تحصل، ولا يقول إلا صدقاً وعدلا ، ولا يجرمنّه شنآن

قوم وبغضهم أن يحيف بالقول والفعل عليهم فيظلم ويعتدي. ومن كان يؤمن باله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت.

  ولنحرص جميعنا وليحرص أهل الحل والعقد جميعهم عل وحدة الصف واجتماع اللمة، وعل اتخاذ أسباب  النصر

لينقذ اله بنا الأمة مما  وقع وألم بها من مصائب، ولنراع أهم أسباب النصر الاجتماع والاتفاق وعدم النزاع والافتراق، كما

بين اله لنا أسباب النصر ف كتابه، وأجملها ف خمسة أسباب الت عليها تجتمع قبة النصر، واجتمعت للصحابة ففتحوا

هوا الراذْكتُوا وةً فَاثْبىف يتُمذَا لَقنُوا اآم ا الَّذِينهيا اي) :ه، ونشروا التوحيد، فقال تعالالبلاد، وأرشدوا العباد، وكسروا أعداء ال

((46) ابِرِينالص عم هنَّ الوا ابِراصو مرِيح بتَذْهوا فَتَفْشَلُوا وتَنَازَع و ولَهسرو هوا اليعطاونَ (45) وحتُفْل مَّلا لَعيرثك

[الأنفال :45- 46]

قال ابن القيم رحمه اله:" فهذه خمسة أشياء تبتن عليها قبة النصر ومت زالت أو بعضها زال من النصر بحسب ما نقص

منها وإذا اجتمعت قوى بعضها بعضا وصار لها أثر عظيم ف النصر، ولما اجتمعت ف الصحابة لم تقم لهم أمة من الأمم

وفتحوا الدنيا ودانت لهم العباد و البلاد، ولما تفرقت فيمن بعدهم وضعفت آل الأمر إل ما آل ،  ولا حول ولا قوة إلا باله

العل العظيم واله المستعان وعليه التلان وهو حسبنا ونعم الوكيل".

فـ"اتفاق اللمة وعدم التنازع الذي يوجب الفشل والوهن وهو جند يقوي به المتنازعون عدوهم عليهم فإنهم ف اجتماعهم

كالحزمة من السهام لا يستطيع أحد كسرها فإذا فرقها وصار كل منهم وحده كسرها كلها".

وإن حصل أي نزاع فلنحرص عل إخماده لئلا يفرح  ويتسلط علينا عدونا بفرقتنا، ويجعلها سلاحاً لينتصر به علينا.

فاله اله، بقطع التدابر والبغضاء  والتحاسد ولنن عباد اله إخوانا متحابين، ولنحرص عل إصلاح ذات البين ولم الشمل،

ورأب الصدع، فقد جاء ف الحديث عنه صل اله عليه وسلم: (ألا أنبئم بأفضل من درجة الصلاة والصيام والصدقة؟

قالوا: بل يا رسول اله قال: (صلاح ذات البين فإن فساد ذات البين ه الحالقة لا أقول تحلق الشعر ولن تحلق الدين)

ومت حصل الخلاف والنزاع  فلا بد من الاعتصام بالتاب والسنة، فإن الناس لا يفصل بينهم إلا كتاب منزل من السماء

كما قال تعال: {كان الناس أمة واحدة فبعث اله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم التاب بالحق ليحم بين الناس

فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغيا بينهم فهدى اله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه

من الحق بإذنه واله يهدي من يشاء إل صراط مستقيم} [ البقرة : 213 ]

"فاله اله عليم بالجماعة والائتلاف عل طاعة اله ورسوله والجهاد ف سبيله يجمع اله قلوبم ويفر عنم سيئاتم

م سبيل معصيته وآتانا وإياكم فطاعته وعبادته وصرف عنا وعن ه وإياكم علم خير الدنيا والآخرة أعاننا الويحصل ل



الدنيا حسنة وف الآخرة حسنة ووقانا عذاب النار وجعلنا وإياكم ممن رض اله عنه وأعد له جنات النعيم إنه عل كل شء

قدير وهو حسبنا ونعم الوكيل والحمد له وحده وصل اله عل سيدنا ونبينا محمد وآله وصحبه وسلم"

 

نور سورية

المصادر:


