
ليس خافيا عل القارئ الريم ما أوتيه نب اله سليمان بن داود من الملك العظيم ودعائمه، فقد بين اله تعال ف كتابه

هدَيي نيب لمعن يم الْـجِن نمطْرِ والْق نيع لْنَا لَهساو را شَههاحورو را شَههغُدُو يحِانَ الرملَيسلو} :ا من ذلك، فقال تعالشيى

بِإذْنِ ربِه ومن يزِغْ منْهم عن امرِنَا نُذِقْه من عذَابِ السعيرِ  يعملُونَ لَه ما يشَاء من محارِيب وتَماثيل وجِفَانٍ كالْـجوابِ وقُدُورٍ

 اْلم ل بهو ل راغْف ِبر ه له: {قَالاستجابها ال اتٍ} [سبأ: 12، 13]، وهذا الملك إنما هو دعوته عليه السلام التياسر

ينْبغ لاحدٍ من بعدِي إنَّكَ انت الْوهاب 35فَسخَّرنَا لَه الرِيح تَجرِي بِامرِه رخَاء حيث اصاب 36 والشَّياطين كل بنَّاء وغَواصٍ

وآخَرِين مقَرنين ف الاصفَادِ  هذَا عطَاونَا فَامنُن او امسكْ بِغَيرِ حسابٍ 39 وإنَّ لَه عندَنَا لَزلْفَ وحسن مآبٍ} [ص: 35 ‐

.[40

وذَا لَهإنَّ ه ءَش لن كينَا موتارِ والطَّي قنطنَا مّـملع ا النَّاسهيا اي قَالو اۇدانُ دملَيس رِثوو} :تفسيره لقوله تعال وف

الْفَضل الْـمبِين وحشر لسلَيمانَ جنُوده من الْـجِن والإنسِ والطَّيرِ فَهم يوزَعونَ} [النمل: 16، 17] قال الشوكان: «{واوتينَا

من كل شَء} كل شء تدعو إليه الحاجة كالعلم والنبوة والحمة والمال وتسخير الجن والإنس والطير والرياح والوحش

والدواب وكل ما بين السماء والأرض»[1].

وقال ابن كثير: «وكان يعرف لغة الطير والحيوان أيضا، وهذا شء لم يعطَه أحد من البشر ‐فيما علمناه‐ مما أخبر اله به

رشح[النمل: 16] أي: مما يحتاج إليه الملك. {و {ءَش لن كينَا موتارِ والطَّي قنطنَا مّـملع ا النَّاسهيا اي} :ورسوله. ولهذا قال

لسلَيمانَ جنُوده من الْـجِن والإنسِ والطَّيرِ فَهم يوزَعونَ} [النمل: 17] يعن: ركب فيهم ف ابهة وعظَمة كبيرة ف الإنس،

وكانوا هم الذين يلونه، والجن وهم بعدهم ف المنزلة، والطير ومنزلتها فوق رأسه، فإنْ كان حر أظلته منه بأجنحتها»[2].

غاب أحد هؤلاء الجنود، ولم ين موجودا حين طلبه نب اله سليمان، إنه الجندي الهدهد. قال ابن عباس: «كان الهدهد

مهندسا، يدل سليمان عل الماء، إذا كان بأرض فلاة طلبه فنظر له الماء ف تخوم الأرض، كما يرى الإنسانُ الشء الظاهر

عل وجه الأرض، ويعرف كم مساحة بعدِه من وجه الأرض، فإذا دلهم عليه أمر سليمان عليه السلام الجانَّ فحفروا له ذلك

أحطت بما لم تحط به
اتب : فايز الزهرانال

التاريخ : 27 فبراير 2016 م

المشاهدات : 8948



المان، حت يستنبط الماء من قراره، فنزل سليمان عليه السلام يوما بفلاة من الأرض، فتفقد الطير ليرى الهدهد فلم يره،

{بِينلْطَانٍ مبِس ّنيتالَي وا نَّهحذْبلا وا شَدِيدًا اذَابع نَّهذِّبعلا بِينالْغَائ نانَ مك مدَ ادْهى الْهرلا ا ا لم فَقَال رتَفَقَّدَ الطَّيو} :فقال

[النمل: 20، 21]»[3].

ّإن ينقي أبِنَب أبن ستُكَ مجِىو طْ بِهتُح ا لَمبِم طتحا يدٍ فَقَالعب رغَي ثا، فقد جاء بعد غياب يسير: {فَملم يلبث الهدهد كثير

ملَه نزَيو هونِ الن دسِ ملشَّمدُونَ لجسا يهمقَوا ودتُّهجو يمظع شرا علَهو ءَش لن كم تيوتاو مهلةً تَمارام دتجو

الشَّيطَانُ اعمالَهم فَصدَّهم عن السبِيل فَهم لا يهتَدُونَ ا يسجدُوا له الَّذِي يخْرِج الْـخَبء ف السمواتِ والارضِ ويعلَم ما

هلْقذَا فَاه ِتَابِب باذْه اذِبِينْال نم نتك ما دَقْتصا نَنظُرس قَال يمظشِ الْعرالْع بر وه إ لا إلَه هنُونَ اللا تُعمتُخْفُونَ و

إلَيهِم ثُم تَول عنْهم فَانظُر ماذَا يرجِعونَ} [النمل: ٢٢ ‐ ٨٢].

المبادرات الفردية:

بها الفرد ف أن يتحل ينبغ كتابه هو «روح المسؤولية الفردية»، الت ف ه تعالقصها ال أبرز دروس قصة الهدهد الت

الوقت الذي ينتم فيه إل جماعة دعوية، تلك الروح الت يشعر فيها الفرد ‐ وهو ضمن جماعة ‐ أنَّ عليه مسؤولية كبيرة

ف تحقيق أهداف الجماعة وفرتها، مهما كان موقعه ف هذه الجماعة، ومهما كان حجمه فيها، ومهما كانت وظائفه المنوطة

به فيها.

ينتاي ميا لاا الْـمهيا اي قَال} :قوله تعال ة سليمان كما فممل علينا بعض مبادرات الأقوياء ف وإذا كان القرآن قد قص

بِعرشها قَبل ان ياتُون مسلمين قَال عفْرِيت من الْـجِن انَا آتيكَ بِه قَبل ان تَقُوم من مقَامكَ وإنّ علَيه لَقَوِي امين قَال الَّذِي

عندَه علْم من الْتَابِ انَا آتيكَ بِه قَبل ان يرتَدَّ إلَيكَ طَرفُكَ} [النمل: 38-40] فإننا الآن بصدد مبادرة لم تصدر من كائن قوي،

كالجن والإنس والوحوش والسباع، بل نحن بصدد مبادرة صادرة من كائن ضعيف، من طير ضعيف، من الهدهد.

إن مبادرات الأفراد تنم عن حجم الاهتمام وروح المسؤولية، وليست مرتبطة بالقدرة والعجز، ولا بالقوة والضعف.

وأعجب من ذلك أنها لا ترتبط بالتخصص ومجال الوظيفة، فالهدهد كان يعمل ف استشاف مواقع المياه، ولم ين من

مهامه شؤون الممالك، ولذلك فقده سليمان عليه السلام ف وقتٍ كان ينبغ أن يون موجودا فيه، لنه يحمل هم الفرة

وه الدعوة إل التوحيد، تلك الفرة الت سخَّر لها سليمان عليه السلام كل مملته، برغم التخصصات المتنوعة داخل هذه

المنظومة.

ولك أنْ تتخيل مؤسسةً دعويةً يحمل مجموعُ أفرادها هم الفرة والأهداف ‐وليس بالضرورة كل فرد فيها‐ كيف ستون هذه

المؤسسة ف تحقيق أهدافها؟ وكم هو الزمن الذي تحتاجه لإنجاز المشاريع والأعمال؟

هدهدٌ كان سببا ف دخول مملة كاملة وعظيمة ف دين اله!

هل تعلم ‐ أيها القارئ الريم ‐ ماذا تعن مملة سبأ؟

قال قتادة: «كان أولو مشورة الملة ثلاثمائة واثن عشر رجً، كل رجل منهم عل عشرة آلاف رجل»[4]. غير ما وصفه

الهدهد بقوله: {إنّ وجدت امراةً تَملهم واوتيت من كل شَء ولَها عرش عظيم} [النمل: 23].

إننا بحاجة إل الروح الهدهدية ف نفوس العاملين والأعضاء، فم ستختصر المسافات والأوقات ف تحقيق الأهداف وبلوغ

الطموحات، وكم سيفتح اله بها نوافذ وآفاقًا جديدة للعمل.



عن أب سعيد الخدري قال: «جاءت امرأة إل النب صل اله عليه وسلم فقالت: يا رسول اله! ذهب الرجال بحديثك،

،عنفاجتم .(ان كذا وكذام يوم كذا وكذا، ف ف عناجتم) :ه. فقالا نأتيك فيه تعلمنا مما علمك الفاجعل لنا من نفسك يوم

فأتاهن رسول اله صل اله عليه وسلم فعلمهن مما علمه اله»[5]. قال ابن حجر عن المرأة الت بادرت بهذا المقترح: «لم

أقف عل اسمها، ويحتمل أن تون ه أسماء بنت يزيد بن السن»[6]..

تأمل هذه المبادرة الصادرة من امرأة لم تُعرف عل وجه الحقيقة عند أهل الحديث من تون! كيف استطاعت أنْ تفتح نافذة

جديدة ومهمة ف التعليم الشرع، ونفع اله بهذه المبادرة فتعلمت النساء من رسول اله صل اله عليه وسلم مباشرة

وباهتمام خاص بهن.

وف معركة اليمامة، وه معركة الإسلام البرى ف حروب الردة، وحينما تحصن أهل اليمامة ف حديقة الموت، وقد

صعب عل المسلمين اقتحامها.. حينها لمعت فرةٌ ف رأس البراء بن مالك رض اله عنه فقال لأصحابه: «يا معشر

المسلمين! ألقون عليهم ف الحديقة» فاحتملوه فوق الجحف [وه التروس] ورفعوها بالرماح، حت ألقوه عليهم من فوق

سورها، فلم يزل يقاتلهم دون بابها حت فتحه، ودخل المسلمون الحديقة من حيطانها وأبوابها، يقتلون من فيها من المرتدة

من أهل اليمامة، حت خلصوا إل مسيلمة لعنه اله[7]..

فرة البراء بن مالك رض اله عنه هذه لم تصدر من توجيهات القيادة، وليست ه أمرا متفقًا عليه من قبل، وإنما وجد

البراء بن مالك رض اله عنه ف نفسه قدرة عل إحداث عمل يفتح اله به عل المسلمين؛ ففعل ذلك، ففتح اله بفعله هذا

عل المسلمين حديقة الموت، ثم حصل الظفر.

الجندية والإبداع:

إحدى أكبر الإشاليات الت يعان منها العمل الإسلام ه وجود تعارض ف ذهن الفرد بين الجندية والإبداع، أو قُل: بين

الروح الجماعية وبين الروح الابتارية، أو قُل: بين العمل الصحيح لتحقيق الأهداف (الفاءة) والمبادرة المقترحة لتحويل

مسار الإجراءات والأنشطة.. سمها ما شئت!

بالخطط الإجرائية والتوجيهات الإدارية بنسبة الالتزام الحرف ما يعن عمل مجموعة الية هو أنَّ الانتماء إلومفاد هذه الإش

مئوية كاملة، وأنَّ الاجتهاد الشخص الخارج عن خط التوجيه وجداول التخطيط خطأ يضر بمنظومة العمل وأهدافها ويؤشر

إل النزعة الفردية ذات الأهداف الخاصة.

هذه الإشالية الذهنية حولت الثيرين من الأفراد إل مجرد آلاتٍ تعمل وفق ما يرسم لها من خطط ونشاطات من قبل

الإدارات فقط، ولم تسمح لهم بالإبداع ولا بالابتار، فأصبحوا مرتهنين للخطط الإجرائية، مرتهنين لتوجيه القيادة، مرتهنين

للمناخ السائد.

الإبداع والخروج عن المألوف والابتار أمور قد يتطلبها واقع العمل ف مؤسسات الدعوة، لظروفٍ تدعو إل ذلك، ربما لما

يستحدث من شرائح جديدة من المستهدفين والمستفيدين، أو ربما لتغيرٍ ثقاف طرأ عل المستهدفين والمستفيدين، أو ربما

المجتمع المحيط.. المسببات أكثر من أن تحصر والمهم هنا هو الحاجة ف للتحولات الاجتماعية والاقتصادية الناشئة ف

ظرف ما إل الابتار والإبداع وإل تفجير الطاقة الفردية.

فإذا كان الأفراد (الجنود) يعتقدون أنهم غير مطالبين بتغيير طرائق التفير، وغير مطالبين بإيجاد منافذ جديدة لتحقيق

الغايات البرى، بناء عل أن القيادات ه المسؤولة عن هذا النوع من التفير وأنها ه المسؤولة عن رسم خريطة العمل



لل فرد، وأن محاولات الأفراد الإبداعية إنما ه قفز إل مقر القيادة ومحاولة للتمرد عل المنظومة.. إذا كان الأفراد

يعتقدون ذلك فهذا خلل ف البناء التربوي لديهم، وتشوه ف مفاهيم العمل والحركة، فالقرآن الريم يرب المسلم عل أن

يون إيجابيا مبادرا متحمً للمسؤولية حت وهو ف جماعة ونظام وتحت قيادة.

السلبية من أشد الأمراض الت تعان منها مؤسسات الدعوة: أن يظل العاملون ‐وهم ف عنفوان شبابهم وزهرة أعمارهم‐

تتخدَّد أيديهم ف انتظار التوجيهات العليا من قيادات المؤسسة.

لقد كانت الجندية تحت قيادة محمد صل اله عليه وسلم تستنفر كل الطاقات الفردية، وتحفز الإبداع والتفير لدى الأفراد،

بغضِ النظر عن مواقعهم. قال ابن إسحاق: «حدثت عن رجال من بن سلمة، أنهم ذكروا أن الحباب بن المنذر بن الجموح

قال: يا رسول اله! أرأيت هذا المنزل، أمنز أنزله اله ليس لنا أن نتقدمه، ولا نتأخر عنه، أم هو الرأي والحرب والميدة؟

ه، فإن هذا ليس بمنزل. فانهض بالناس حتفقال: يا رسول ال (يدةبل هو الرأي والحرب والم) :ه عليه وسلمال قال صل

نأت أدن ماء من القوم، فننزله، ثم نغوِر ما وراءه من القُلُب، ثم نبن عليه حوضا فنملؤه ماء، ثم نقاتل القوم، فنشرب ولا

يشربون، فقال رسول اله صل اله عليه وسلم : (لقد أشرت بالرأي). فنهض رسول اله صل اله عليه وسلم ومن معه من

الناس، فسار حت إذا أت أدن ماء من القوم نزل عليه، ثم أمر بالقُلب فغورت، وبن حوضا عل القليب الذي نزل

عليه...»[8].

هذا الحباب بن المنذر، إنه ليس من وزراء النب صل اله عليه وسلم ولا هو من العشرة المبشرين، ولا هو من سادات

أحدٌ بهذا الاقتراح عل رة. لم يستدللإبداء رأي أو انتقاد خطة أو اقتراح ف ٌون لديه مؤهالمهاجرين.. ليس شرطًا أن ي

أدن نأت رة: «فإن هذا ليس بمنزل. فانهض بالناس حتالسلطة، برغم صراحة الف خروجه من المنظومة، أو تمرده عل

ماء من القوم».

إن العاملين ف مؤسسات الدعوة ينبغ أن يتشربوا هذا المفهوم، وأن يفوا الارتباط الذهن بين الجندية والجمود، وأن

يدركوا أن الإبداع لا يعن التمرد، وأنَّ الانتماء مؤهل كافٍ للإبداع والابتار والمبادرات المتفردة.

القيادة ومساحات الحرية:

ف واقع الأمر إنَّ هذه الإشالية ليست عل مستوى الأفراد ف مؤسسات الدعوة، بل طالت شريحةً من الإدارات والقيادات

لم تتمن من استيعاب مفهوم «الإبداع لا يعن التمرد»، فه لا تحب تحويل مسارات العمل، وتره الابتار، وتقاوم التجديد.

ثمة أسباب تجعل هذه القيادات ترفض فرة التجديد والتحويل، ولا تقبل مبادرات الأفراد، لعل منها الخوف من تغيير النمط

السلوك لهذه القيادات ف مؤسسات الدعوة، حيث الفت نمطًا معينًا وعادات محددة، وأصبح لديها أشبه ما يون بالعلاقة

العاطفية مع جو المؤسسة يجعلها تناضل دون تغييره، ولربما أصبحت تستلذ بهذا الواقع، وتجد فيه انسها وراحتها النفسية؛

فالتغيير ف هذه الظروف هو انتاسة بالنسبة إليها.

ومن الأسباب أيضا تأثير الفر الصوف المتغلغل ف أعماق المجتمعات الإسلامية، والذي يغرس ف النفوسِ السلبيةَ المقيتة

ف نفوس الأفراد تجاه المشايخ، ويرفع من شأنها، ويحث عل التنصل من المسؤوليات لتصبح ف مجموعها منوطة

بشخصية القائد (الشيخ)، ويعتنق الجبر ف مسألة القدر، ولسان حاله يقول:

دع المقادير تجري ف أعنتها *** ولا تبيتن إلا خال البال



ومن سلبيات الفر الصوف أن يجعلك تصنف الإخفاقات ف قائمة المصائب، بينما لا يوجد شء لديه اسمه المعائب.

ومن الأسباب كذلك: الارتباط الذهن بين مبادرات الأفراد والتمرد عل السلطة، فالفرد حين يحاول التغيير، وحين يبادر

بمنأى عن القيادة ‐ف نظر هؤلاء‐ فهو خارج عن عباءة الجماعة، متفرِد التفير، تنقصه الروح الجماعية كما تنقصه الروح

الجندية.

من أهم الأمور الت ينبغ أن تؤمن بها قيادات المؤسسات الدعوية: أهمية توفير هامش لحرية الأفراد ضمن الإطار العام

للمؤسسة.. هذه المساحة من الحرية ه الت تظهر من خلالها شخصية الفرد فيصبح له كيان واختيار داخل منظومة العمل،

وه الت من خلالها تُصقَل مواهبه، وه الت من خلالها تُعالَج إشالاته التربوية والعملية، وه الت من خلالها يقوم بدوره

الحقيق ف تطوير العمل والمؤسسة.

وحين تُضيِق القيادات من مساحات الحرية هذه فإن البت الذي يطال الأفراد سيجعلهم يتسللون لواذًا تاركين مؤسساتهم،

وسيورث شيىا من النقمة عل هذه المؤسسات الت لا تعترف بشخصية الفرد.. ثم تتفاجأ المؤسسات فإذا ه لم يبق فيها

سوى الأفراد الضعفاء، الذين لا يستطيعون التقدم بالمؤسسة ف طريق النجاح.

أما إنْ عجزت القيادة.. لا أقول: عن توفير هامش الحرية للأفراد، بل إنْ عجزت عن استيعاب طاقاتهم وقدراتهم وطموحاتهم

فعليها أنْ تغض الطرف عما لم تستطع إليه سبيً من عمل فردي، ف أقل الأحوال. والحمة تقتض تشجيع هذه الطاقات

وتحفيزها واحتواءها، والرضا بها، والشعور بأنها تتم ف المسار الطبيع لا المسار الشاذ المتفرد.

إنَّ وجود هذا النوع من الأفراد يقتض أنْ تتعامل معه ‐ كقائد ‐ من منظورين: كونه واقعا وكونه فرصة. أيها القائد! اجعل

نم نتك ما دَقْتصا نَنظُرس ل قول سليمان عليه السلام: {قَالمسارات العمل؛ تأم د الطاقات نوافذ جديدة فمن تفر

الْاذِبِين اذْهب بِتَابِ هذَا فَالْقه إلَيهِم ثُم تَول عنْهم فَانظُر ماذَا يرجِعونَ} [النمل: 27، 28]، لم يغلق سليمان عليه السلام ملف

ليست من تخصص الهدهد، لم يفعل ذلك! فهذه المبادرة ربما تفتح أفقًا جديدًا ف ه المبادرة المتفردة والإبداعية والت

العمل، وربما يون هذا المسار الجديد الذي جاء به هدهد ضعيف أفضل من بعض مسارات العمل المألوفة والمتفق عليها

بين القيادات.. ربما يختصر المسافات إذا استُثمر بشل جيد.

القيادات الواعية بمنأى عن الاستبداد، قادرة عل توسيع قاعدة العمل، قادرة عل تحميل الجميع المسؤولية الحقيقية عن

العمل.. ف هذه الحال سيون جميع الأفراد مسؤولين عن المؤسسة، لا فرق بينهم وبين القيادات والإدارات والمستشارين،

تحقيق الأهداف، وهم الأقدر عل تحمل تبعات هذه المسؤولية، إنهم نعم العون عل ونون قادرين علالوقت ذاته سي وف

النهوض بهذه المؤسسة.

تأمل الدوافع الت جعلت الهدهد يطير المسافات الطويلة ويراقب الممالك العظيمة وهو مشغول البال بنشر التوحيد مهموم

بالقضاء عل الشرك!

وف مجلسٍ لأصحاب النب صل اله عليه وسلم لم ين هو معهم حينها، وهم بعد ف مة ف حال من الضعف، طُرح هذا

السؤال: واله ما سمعت قريش هذا القرآن يجهر لها به قط، فمن رجل يسمعهموه؟ فقال عبد اله بن مسعود رض اله عنه:

أنا. قالوا: إنا نخشاهم عليك، إنما نريد رجً له عشيرة يمنعونه من القوم إنْ أرادوه. قال: دعون، فإنَّ اله سيمنعن. فغدا ابن

مسعود حت أت المقام ف الضح، وقريش ف أنديتها، حت قام عند المقام ثم قرأ سورة الرحمن. فقالت قريش: إنه ليتلو

بعض ما جاء به محمد. فقاموا إليه، فجعلوا يضربونه ف وجهه، ثم انصرف إل أصحابه، فقالوا: هذا الذي خشينا عليك.



فقال: ما كان أعداء اله أهون عل منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غدًا. قالوا: لا، حسبك، قد أسمعتهم ما يرهون[9].

ف الواقع لم ين ابن مسعود رض اله عنه ذا عشيرة تمنعه ف مة؛ فهو هذل، كما كان ضعيف الجسم، ولنه فرد يرى

مسؤوليته تجاه نصرة الإسلام ورفع حالة الضعف والاستسرار الت كان الجميع يعيشها، والنب صل اله عليه وسلم لا

يثرب عل هذه المبادرة الت لم تن ضمن توجيهاته، ويتيح المجال أمام الجميع لعمل ما يمن عمله لتحقيق ذلك الهدف،

وهو رفع حالة الضعف والاستسرار، إلا الخطوط الحمراء الت تعتبر كارثة عل أهل الدعوة، مثل التوجيه بف اليد عن مقابلة

الأذى، ونحوه مما يعتبر تعديا صارخًا للإستراتيجيات البرى.

الاستبداد الدعوي والمستقبل:

ف قوله تعال: {وتَفَقَّدَ الطَّير فَقَال ما ل لا ارى الْهدْهدَ ام كانَ من الْغَائبِين لاعذِّبنَّه عذَابا شَدِيدًا او لاذْبحنَّه او لَياتينّ بِسلْطَانٍ

مبِين} [النمل: 20، 21] ما يشير إل التعامل مع الأفراد، من تفقدهم ومحاسبتهم والحزم ف الحفاظ عل انتظام الأمور، لن

الحوار الذي جرى بين سليمان والهدهد يشير إل هامش الحرية المطلوبة، وتقييم القيادة لها تقييما موضوعيا غير قابل

للانطباعات: {قَال سنَنظُر اصدَقْت ام كنت من الْاذِبِين اذْهب بِتَابِ هذَا فَالْقه إلَيهِم ثُم تَول عنْهم فَانظُر ماذَا يرجِعونَ}

[النمل: 27، 28]. هذه أركان التعامل مع المبادرين المتفردين: وسطٌ بين طرف نقيض، فلا البت وإغلاق الملفات، ولا

التسييب والفوض، إنما ه الحقائق والمعلومات، والمبررات والتفسيرات، والتجربة العملية تصدق ذلك أو تذِّبه، ومن

خلالها يتم الحم عل المبادرات.

إن سياسة الأبواب الموصدة والنوافذ المغلقة استبداد  وسيون له من الآثار السلبية المستقبلية عل الأفراد والمؤسسات ما

يجعلها ف مصاف الضعفاء.

فمن آثار هذه السياسة: تحويل الأفراد الأقوياء أصحاب المبادرات والمشاريع من نقطة قوة لصالح المؤسسة إل مصدر

تهديد عليها، ذلك أن هؤلاء الأفراد لا تقوى نفوسهم عل البقاء ف مؤسسات لا تعترف بقدراتهم، وسيضطرون للخروج منها

مرهين، وهذا بحد ذاته أمر ملفت للانتباه والملاحظة، وف وقتٍ ما ستجد المؤسسة أنه لم يتبق لها سوى الضعفاء وغير

القادرين.

ومن الآثار كذلك وهو أشد خطرا: تنشئة الأجيال القادمة ف التربية والعمل عل سنَّة الجمود الفري والحركة الآلية ذات

التحم والسيطرة، تماما كما هو الحال عند الطرق الصوفية. ولا يتشف خطر هذا الأثر إلا حين تنزل النوازل ف المجتمع

وتطرق المستجدات أبواب العصر، فلا يستطيعون إيجاد فقه للتعامل معها. ونحن اليوم نعيش بطىا شديدًا ف معالجة النوازل

والمستجدات والتعامل معها، وما هذا إلا نتيجة طبيعية لتربية لا تستوعب ‐أحيانًا‐ الطاقات الفردية والنزعات المتفردة،

وتعتمد بشل كامل عل التوجيه الإداري.

وحين تقرأ سيرة أصحاب النب صل اله عليه وسلم بعد موته، وكيف استطاعوا مواكبة المتغيرات الناشئة عن تقدم

الزمان، والناشئة عن فتح الأمصار المختلفة ف حضاراتها، وما يتبعه من تعايش مع أمم أخرى وملل مخالفة، وما يتبعه من

تعايش مع أنماط مختلفة من الثقافات والحضارات والأعراق، مع الحفاظ عل الإستراتيجيات البرى ووحدة الأهداف وهوية

الدعوة.. حين تقرأ كل ذلك يجللك الانبهار بالتربية النبوية الت صنعت من كل فردٍ مسؤو عن العمل لهذا الدين.

الطاقات الفذة ف المؤسسات:

تنتم المؤسسة الت مؤسسات اليوم تحمل بين أروقتها طاقات فذَّة ذات طموح وتطلعات، طاقات قادرة وهاجة، تنظر إل



إليها بعين الاهتمام وتعيش أهدافها بروح المسؤولية، طاقات شابة واعدة ذات دم حار وفر عصري وقاد، تعيش زمن

الانفتاح ولديها خبرة جيدة ف التعامل معه، ومعالجة مشلاته، ومعرفة ثغراته ومواضع الفرص فيه، ف مجتمع جديد له

ثقافته وطرائقه ونماذجه.

هذه الطاقات الفذَّة لا تستطيع أن تبق متوفة الأيدي أمام واقعها وتحدياته، وأمام مؤسساتها وأهدافها، وه ف الوقت نفسه

لديها المقومات الافية لأن تقول لقيادتها بأدبٍ وحمة: أحطت بما لم تحطْ به! ستدَّع ‐وحق لها‐ أنَّ لديها ما ليس لدى

قياداتها من العلم والرأي والتجربة الجديدة، وستطالب بإتاحة الفرصة لها ودعمها والوقوف معها لتثبت نجاح تجربتها

الإبداعية الجديدة، والت لم تخرج عن إطار التنظيم.

قال البغوي ف قوله تعال: {احطت بِما لَم تُحطْ بِه}: «الإحاطة العلم بالشء من جميع جهاته. يقول: علمت ما لم تعلم،

وبلغت ما لم تبلغْه أنت ولا جنودك»[10]، وقال ابن جرير: «لأن سليمان كان لا يرى أنَّ ف الأرض أحدًا له مملة معه،

وكان مع ذلك صل اله عليه وسلم رجً حبِب إليه الجهاد والغزو، فلما دله الهدهد عل ملك بموضع من الأرض هو لغيره،

وقوم كفرة يعبدون غير اله، له ف جهادهم وغزوهم الأجر الجزيل، والثواب العظيم ف الآجل، وضم مملته لغيره إل مله،

حقت للهدهد المعذرة، وصحت له الحجة ف مغيبه عن سليمان»[11].

ولئن كنا نطالب الأفراد بأن يتحلَّوا بهذه الروح الهدهدية، فإننا نطالب القيادات أيضا بأنْ يتحلَّوا بالروح السليمانية المتيحة

للخروج عن النص دون تسييب، والت تحاسب وتعاقب وف الوقت ذاته تنظر للمبررات بعين الاهتمام، وتقيِم المبادرات

بموضوعية، وتدعم التجارب الجديدة والأفار الخلاقة ف سبيل الارتقاء بالعمل.

إن التفرد والإبداع لم يجعلا سليمان عليه السلام يحم عل الهدهد بالتمرد، وكذلك ينبغ للقيادات. والقيادة الفذَّة ه القادرة

عل احتواء ودعم وتوجيه الطاقات الفذَّة، أما القيادة الضعيفة فإنها تعتبر القيادة الفذة مصدر ريبة وقلق، وستحاول أنْ

تروضها، وتحشرها ف عباءتها، وإلا فلا مناص من الإبعاد! وهذا خلاف التربية القرآنية، وخلاف التربية النبوية.

لقد حافظ القرآن الريم عل القيمة المعرفية لتفوق الهدهد عل سليمان ف جانب محددٍ حين قال: «أحطت بما لم تحط

به». للتدليل عل إمانية ترر تفوق الفرد عل القيادة ف جانب ما، وأنه لا يعيب القيادة بأي حال؛ إنما يعيبها إنار هذا

التفوق أو التعامل معه بصفته نمطًا تمرديا لا يليق بإطار المؤسسة. وللتدليل أيضا عل وجوب استثمار التفوقات الموجودة

ف ثنايا التنظيم، والت من خلالها يرتق هذا التنظيم. وتأمل كيف أن سليمان عليه السلام يتجه بجنوده من الطير والإنس

والجن ف دعم مبادرة الهدهد، ذلك الطائر الصغير الضعيف.

ن اتخاذه للاستفادة من هذه التربية القرآنية تجاه الطاقات الفذَّة والمبادرات المتفردة هو تربية الأجيال علوأول إجراء يم

المحاولة والإبداع والابتار وتحمل مسؤولية الانتماء وتنمية أنماط التفير.. تربية حقيقية، وليست فقط شعارات مجردة من

الواقع العمل والأنشطة المصاحبة، تربية تحمل المؤسسات عل احتواء الأفار الجديدة والتجارب غير المألوفة والصبر

عل ما يترتب عليها من أخطاء.

إنها رسالة إل الشباب والعاملين: لا يفوقنم هدهد ضعيف، ورسالة أخرى إل القيادات: احموا مؤسساتم من تسرب

الطاقات.

----------------------------------

[1] فتح القدير 4/160.[2] تفسير ابن كثير 6/182.



[3] تفسير ابن كثير 6/185.

[4] تفسير ابن كثير 6/187.

[5] البخاري 4/366 كتاب الاعتصام بالسنة، باب تعليم النب أمته من الرجال والنساء مما علمه اله ليس برأي ولا تمثيل، ح7310، ومسلم 4/2028 كتاب البر

والصلة والآداب، باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه، ح 2633.

[6] فتح الباري 13/306.

[7] البداية والنهاية 6/318، سير أعلام النبلاء 1/196.

[8] السيرة النبوية لابن هشام 2/232.

[9] انظر السيرة النبوية لابن هشام 1/351.

[10] معالم التنزيل 3/394.

[11] تفسير الطبري 11/148.

 

مجلة البيان العدد  344

المصادر:


