
التقيت أحد أعلام العراق من أصحاب التخصصات العلمية الدنيوية الدقيقة، وهو الأستاذ «علاء الدين البصير» بالحرم

الم بعد صلاة التراويح ف رمضان عام 1435هـ، وذكر ل أنه كان شيعيا يظن أن هذه النحلة ه الحق، ثم تبين له الأمر،

وانشف له المستور، وذكر ل أن من أسباب عودته إل الحق قراءته لتاب «مسألة التقريب»، وبالذات ما يتعلق

بالتأويلات الباطنية عند الشيعة، وقال ل: بعد قراءت لهذه التأويلات الت لا تربطها أدن رابطة لا بالمعن اللغوي، ولا

بـالمفهوم، ولا بالسـياق؛ قلـت فـ نفسـ: إذا ثبـت أن هـذه التـأويلات موجـودة فـ مصادرنـا الشيعيـة كمـا يـذكر صـاحب

«التقريب» فإن ذلك يف دليً عل بطلان مذهبنا، وأعانن عل هذا الفهم أنن صاحب تخصص علم منهج يزن الأقوال

بميزان دقيق.

وقال: حينها بدأت بجمع متبة شيعية تضم المصادر الأساسية، ثم قمت بمقابلة النصوص ومراجعها المثبتة ف التقريب مع

المصادر الشيعية الت تمت الإحالة إليها، فوجدت النتيجة صحة المقابلة، وسلامة التوثيق، وحينئذ أيقنت بأننا عل ضلال،

وخرجت من المذهب، ومن اله عل باعتناق السنة، وكان ذلك قبل تسع عشرة سنة، وجنَّدت نفس بعدها لفضح هذه النحلة

وكشف حقيقتها، وقد صنفت ف هذا الباب نحو خمسين كتابا، نشر منها تسعة.

أقدم بهذه الواقعة[1] بين يدي هذه الدراسة الت تتناول التأويلات الباطنية عند الرافضة، وأنها أحد المعالم البرى لمعرفة

زيف هذا المذهب وبطلانه.

التأويلات الباطنية من فضائح الشيعة البرى
الاتب : ناصر القفاري

التاريخ : 21 إبريل 2016 م

المشاهدات : 11965



شاع التأويل الباطن ف كتب الرافضة وأصبح من أصول دينهم الت يقوم عليها كيانهم العقدي؛ لأنه لا بقاء لمذهبهم إلا به،

ولا يستقيم لهم دليل إلا بهذا التحريف الذي يسمونه تأويً، ولهذا عقد صاحب «البحار» بابا لهذا بعنوان: «باب أن للقرآن

البحار بعنوان: «باب ف لما ف ًا مماثتفسير البرهان» عقد باب» هذا الباب 84 رواية[2]، وف ا وبطنًا»، وقد ذكر فظهر

أن القرآن له ظهر وبطن»[3].

ثم سألته ثانية فأجابن ،ء من تفسير القرآن فأجابن[4] قال: «سألت أبا جعفر عن شمصادرهم عن جابر الجعف وجاء ف

بجواب آخر، فقلت: جعلت فداك كنت أجبت ف هذه المسألة بجواب غير هذا قبل اليوم؟ فقال ل: يا جابر: إن للقرآن بطنًا،

ون أولها فء أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن، إن الآية لتا، يا جابر، وليس شا، وللظهر ظهروللبطن بطنًا وظهر

شء وآخرها ف شء وهو كلام متصل يتصرف عل وجوه»[5].

وتؤصل مصادرهم لهذا المنهج الباطن بلغة الأرقام، فتبلغ به ما يزيد عن سبعين بطنًا! يقولون: «لل آية من كلام اله ظهر

وبطن، بل لل واحدة منها كما يظهر من الأخبار المستفيضة سبعة وسبعون بطنًا»[6]. وتأت بعض رواياتهم لتقول: «نزل

القرآن عل أربعة أرباع: ربع فينا، وربع ف عدونا، وربع سنن وأمثال، وربع ف فرائض وأحام»[7].. وهذا يقسمون

ف القرآن وفق ما تهوى أنفسهم، وما تمليه عليهم شياطينهم. ويرى بعض الباحثين[8] أن أول كتاب وضع الأساس الشيع

ان هذا نواة لتفسير شيع(ت 128هـ)[9]، ف للهجرة جابر الجعف القرن الثان التفسير هو تفسير القرآن الذي وضعه ف

سرعان ما اتسع وأغرق ف باطنيته.

وهذه التأويلات مدونة ف تفاسيرهم المعتبرة عندهم كتفسير «القم»، و«العياش»، و«البرهان»، و«الصاف»، كما أن

كتبهم المعتمدة ف الحديث قد أخذت من تلم التأويلات بقسط وافر، وعل رأسها: «أصول الاف» لللين، و«البحار»

للمجلس وغيرهما، وعرض هذه التأويلات يستغرق مجلدات، ويف أن تعرف أن كل آيات القرآن يفسرونها إما بالأئمة

وشيعتهم، أو بأعداء الأئمة ‐ عل حد وصفهم ‐، ولذا كان من أصولهم الت بنوا عليها تأويلاتهم أن «جل القرآن إنما نزل

فيهم [أئمتهم الاثنا عشر] وف أوليائهم وأعدائهم»[10]، مع أنك لو فتشت ف كتاب اله وأخذت معك معاجم اللغة العربية

كلها وبحثت عن اسم من أسماء هؤلاء فلن تجد لها ذكرا! ومع ذلك فإن شيخهم البحران يزعم أن عليا وحده ذكر ف القرآن

وأهل بيته القرآنية»[11]، وكل عاقل له أدن أسماء عل ا سماه: «اللوامع النورانية فهذا الشأن كتاب 1154 مرة، ويؤلف ف

صلة بالقرآن يدرك أن هذا القول أشبه بالهذيان، ولن هؤلاء الباطنيين لا عقل ولا نقل.

وكل آية نزلت ف القرآن العظيم يفسرونها بأئمتهم، ومن ينظر ف مصادر الإثن عشرية الت تلقب ف عصرنا بالشيعة،

هولسرو هنُوا بِالالقرآن بالأئمة، فقوله سبحانه: {فَآم والمعتمدة لدى مراجعهم المعاصرين يجد أنهم يفسرون آيات نزلت ف

والنُّورِ الَّذِي انزلْنَا} [التغابن: ٨] يقولون: «النور نور الأئمة»[12]، وف رواية أخرى عندهم تقول: «النور الأئمة»[13]، وقوله

سبحانه: {واتَّبعوا النُّور الَّذِي انزِل معه} [الأعراف: 157] يقولون: النور: عل والأئمة ‐ عليهم السلام ‐[14]. مع أن الدلالة

واضحة وجلية عل أن المراد بالنور ف الآيتين هو القرآن، فيف لعاقل أن يقبل هذا التأويل الذي لا يربطه بالآية أدن رابط!

وكيف تنسب هذه التأويلات الت ه ف حقيقتها إلحاد ف آيات اله إل آل البيت كعل والحسن أو الحسين أو الباقر أو

الصادق وهم أهل العلم واللغة والعقل والدين! وبناء عل هذا التأويل الجاهل الذي أعطوه للآية نفهم أن الأئمة أنزلوا من

!السماء إنزا

أن المقصود القرآن، فيروون عن أب غاية الدلالة عل تتحدث عن القرآن ولو كانت الآية ف تأويلاتهم للآيات الت وتمض

جعفر (محمد الباقر) ‐ رحمه اله وبرأه اله مما يفتري المفترون ‐ ف قول اله: {وإذَا تُتْلَ علَيهِم آياتُنَا بيِنَاتٍ قَال الَّذِين لا



يرجونَ لقَاءنَا اىتِ بِقُرآنٍ غَيرِ هذَا او بدِّلْه قُل ما يونُ ل انْ ابدِّلَه من تلْقَاء نَفْس إنْ اتَّبِع إ ما يوح إلَ} [يونس: 15] قالوا:

«بدل مان عل أبو بر وعمر واتبعناه»[15] (كذا).ويفسرون قوله سبحانه: {إنَّ هذَا الْقُرآنَ يهدِي للَّت ه اقْوم} [الإسراء:

٩] بقولهم «يهدي إل الإمام»[16]، وف رواية: يهدي إل الولاية[17].

{هِماهفْوبِا هال وا نُورىطْفيرِيدُونَ لي} :ه تبارك وتعالقول ال هذا النسق المظلم، فف تأويلاتهم أو تحريفاتهم عل وتمض

[الصف: ٨] قالوا: يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين عليه السلام بأفواههم، وقوله تعال: {واله متم نُورِه} [الصف: ٨]،

يقولون: واله متم الإمامة، والإمامة ه النور، وذلك قول اله تعال: {فَآمنُوا بِاله ورسوله والنُّورِ الَّذِي انزلْنَا} [التغابن:

٨][18] قال: النور هو الإمام. وف قوله تعال: {اله نُور السمواتِ والارضِ مثَل نُورِه كمشْاة} [النور: 35] قالوا: فاطمة

عليها السلام، {فيها مصباح}: الحسن، {الْـمصباح ف زُجاجة}: الحسين، {الزجاجةُ كانَّها كوكب درِي}: فاطمة كوكب دري

بين نساء أهل الدنيا، {يوقَدُ من شَجرة مباركة}: إبراهيم عليه السلام، { شَرقية ولا غَربِية}: لا يهودية ولا نصرانية، {ياد زَيتُها

يضء}: ياد العلم ينفجر بها، {ولَو لَم تَمسسه نَار}: إمام منها بعد إمام، {يهدِي اله لنُورِه من يشَاء}: يهدي اله للأئمة من

يشاء، {ومن لَّم يجعل اله لَه نُورا}: إماما من ولد فاطمة عليها السلام، {فَما لَه من نُّورٍ}: إمام يوم القيامة[19].

تأويل التوحيد والشرك بولاية الأئمة والبراءة منهم:

وكما أولوا ما جاء عن القرآن والنور بالإمامة، يؤولون ما جاء ف كتـاب اله من النه عن الشرك والفر، يؤولونه بالشرك

ف ولاية عل، أو الفر بولاية عـل، ويؤولون مـا جـاء ف عبـادة اله وحـده واجتناب الطاغوت بولاية الأئمة والبراءة من

ةما لك ثْنَا فعلَقَدْ بكتابه: {و ه فا قط إلا بولايتنا والبراءة من عدونا، وذلك قول اله نبيقالوا: «ما بعث ال أعدائهم حت

رسو انِ اعبدُوا اله واجتَنبوا الطَّاغُوت} [النحل: 36][20].

وف قوله تعال: {وقَال اله لا تَتَّخذُوا إلَهين اثْنَين إنَّما هو إلَه واحدٌ} [النحل: 51] قالوا: يعن بذلك لا تتخذوا إمامين إنما هو

إمام واحد[21].

وف قوله سبحانه: {لَئن اشْركت لَيحبطَن عملُكَ ولَتَونَن من الْـخَاسرِين} [الزمر: 65] قالوا: لئن أمرت بولاية أحد مع ولاية

عل عليه السلام ليحبطن عملك، ولتونن من الخاسرين[22].

وف قوله سبحـانه: {فَلْيعمل عمً صالـحا ولا يشْرِكْ بِعبادة ربِه احدًا} [الهف: 110] قالوا: العمل الصالح المعرفة بالأئمة،

{ولا يشْرِكْ بِعبادة ربِه احدًا}: التسليم لعل لا يشرك معه ف الخلافة من ليس ذلك له ولا هو من أهله[23]، وف روايـة اخرى

لهم ف قولـه: {ولا يشْرِكْ بِعبادة ربِه احدًا} قالوا: لا يتخذ مع ولايـة آل محمد صلوات اله عليهم غيرهم[24].

وف قوله سبحانه: {ولا تَونُوا اول كافرٍ بِه} [البقرة: 41][25] قالوا: يعن عليا[26].

وف قول اله: {ومن النَّاسِ من يتَّخذُ من دونِ اله اندَادا} [البقرة: 165] قالوا: هم أولياء فلان، وفلان، وفلان ‐ يعنون أبا بر

وعمر وعثمان رض اله عنهم ‐ اتخذوهم أئمة من دون الإمام[27].

وف قوله سبحانه: {إنَّهم اتَّخَذُوا الشَّياطين اولياء من دونِ اله} [الأعراف: 30] قالوا: يعن أئمة دون أئمة الحق[28].

وف قوله: {إنَّ اله لا يغْفر ان يشْركَ بِه} [النساء: ٨٤] قالوا: يعن أنه لا يغفر لمن يفر بولاية عل، وأما قوله: {ويغْفر ما دونَ

ذَلكَ لـمن يشَاء} [النساء: 48] يعن لمن وال عليا عليه السلام[29]، ورواياتهم ف هذا الباب كثيرة، وه محاولة لهدم الأصل

الأول ف الإسلام وهو التوحيد، وإعطاء الشرك صفة الشرعية، ومحاولة خطيرة لتفسير التوحيد والشرك والفر بغير معانيها



الحقيقية.

تأويل الصلاة بالأئمة والإمامة:

َطالْۇس لاةالصاتِ ولَوالص َلظُوا عافقوله سبحانه: {ح الصلاة بالأئمة والإمامة، فف ويؤولون بعض الآيات الواردة ف

وقُومــوا لــه قَــانتين} [البقــرة: 238] ، قــال: الصلاة: رســول الــه، وأميــر المؤمنيــن، والحســن والحســين، والوســط: أميــر

المؤمنين، {وقُوموا له قَانتين} طائعين للأئمة[30].

وف قوله سبحانه: {ولا تَجهر بِصلاتكَ ولا تُخَافت بِها} [الإسراء: 110] قالوا: تفسيرها: ولا تجهر بولاية عل ولا بما أكرمته بها

حت آمرك بذلك، {ولا تُخَافت بِها} يعن ولا تتمها عليا وأعلم ما كرمته به (كذا)[31].

[الإسراء: 110] يقول: تسألن {ًبِيكَ سذَل نيب تَغابو} :وزادوا: فأما قوله تفسير الآية بمثل ما مض رواية أخرى لهم ف وف

أن آذن لك أن تجهر بأمر عل بولايته، فاذَن له بإظهار ذلك يوم غدير خم[32].

وقالوا ف قوله سبحانه: {واقيموا ۇجوهم عندَ كل مسجِدٍ} [الأعراف: 29]: يعن الأئمة[33].

تأويل العمل الصالح بالإمامة:

هِبر ةادبشْرِكْ بِعلا يا وـحالص ًمع لمعقوله سبحانه: {فَلْي ومن ذلك تأويلهم لعموم الأعمال الصالحة بالإمامة، وذلك ف

احدًا} [الهف: 110] حيث قالوا: العمل الصالح المعرفة بالأئمة.

وكما يؤولون جميع الأعمال الصالحة بالإمامة فإنهم يؤولون أركان الإسلام عل سبيل التعيين بالإمامة أيضا، فف قوله

سبحانه: {ثُم لْيقْضوا تَفَثَهم} [الحج: ٩٢] قـالوا: التفث: لقاء الإمام[34]، وقد عقد شيخهم المجلس بابا ف البحار (الذي

يعدونه المرجع الوحيد لتحقيق المذهب) بعنوان: «باب أنهم الصلاة والزكاة والحج والصيام وسائر الطاعات، وأعداؤهم

الفواحش والمعاص ف بطن القرآن»[35].

تأويل جميع آيات القرآن بالإمامة:

وتمض تأويلاتهم لتفسر جميع آيات القرآن بالإمامة والأئمة، فجميع ما ورد ف كتاب اله عن المؤمنين، وولاة الأمر، وأهل

الذكر، وآيات اله الونية، ومخلوقاته، وآلائه ونعمه، وغيرها، يؤلونها بالأئمة الاثن عشر، ومن ذلك: قول اله تعال: {اتَّقُوا

.[36][التوبة: 199] زعموا أن إمامهم قال: إيانا عن {ينادِقالص عونُوا مكو هال

وف قوله سبحانه: {ثُم اورثْنَا الْتَاب الَّذِين اصطَفَينَا من عبادِنَا فَمنْهم ظَالـم لّنَفْسه ومنْهم مقْتَصدٌ ومنْهم سابِق بِالْـخَيراتِ

بِإذْنِ اله} [فاطر: 32] قالوا: السابق بالخيرات الإمام، والمقتصد العارف للإمام، والظالم لنفسه الذي لا يعرف الإمام[37].

وتأويلهم لثير من آيات القرآن بالإمامة والأئمة يربو عل الحصر، وكأن القرآن لم ينزل إلا فيهم، بل تأويلهم للآيات بالإمامة

والأئمة تجاوز حدود الشرع والعقل، ونزل إل درك من العته والبله لا تفسير له سوى أنه محاولة للهزء والسخرية بآيات اله،

حت إنهم يقولون:

‐ الأئمة هم النحل[38] ف قوله سبحانه {واوح ربكَ إلَ النَّحل} [النحل: 68]، والمجلس عقد بابا لذلك بعنوان: «باب نادر

ف تأويل النحل بهم»[39].

‐ وهم الحفدة[40] ف قوله سبحانه: {وجعل لَم من ازْواجِم بنين وحفَدَةً} [النحل: 72].



‐ وعل هو سبيل اله[41] ف قوله سبحانه: {ويصدُّونَ عن سبِيل اله} [إبراهيم: ٣][42].

‐ وهو الحسرة عل الافرين[43] ف قوله: {وإنَّه لَـحسرةٌ علَ الْافرِين} [الحاقة: 50].

‐ وهو حق اليقين[44] ف قوله سبحانه: {وإنَّه لَـحق الْيقين} [الحاقة: 51].

‐ وهـو الصراط المستقيم[45] ف قوله سبحـانه: {اهدِنَا الصراطَ الْـمستَقيم} [الفاتحة: ٦].

‐ وهو الهدى[46] ف قوله: {فَمن تَبِع هدَاي فَلا خَوف علَيهِم ولا هم يحزنُونَ} [البقرة: 38].

‐ والأئمة هم الأيام والشهور، وعقد شيخهم المجلس بابا ف ذلك بعنوان: «باب تأويل الأيام والشهور بالأئمة عليهم السلام»

ضمنه طائفة من رواياتهم[47].

‐ والأئمة هم بنو إسرائيل[48] ف قوله سبحانه: {يا بن إسرائيل...} [البقرة: 40][49].

‐ وهم الأسماء الحسن الت يدع بها: يروون عن الرضا عليه السلام قال: إذا نزلت بم شدة فاستعينوا بنا عل اله، وهو

ه الأسماء الحسنه: نحن وال[الأعراف: 180] قال ‐ راويهم ‐ قال أبو عبد ال {ابِه وهعفَاد َنسالْـح اءمسالا هلو} :هقول ال

الذي لا يقبل ‐ كذا ‐ من أحد إلا بمعرفتنا، قال: فادعوه بها[50].

وقال شيخهم المجلس: «والأئمة هم المـاء المعين والبئر المعطلة والقصر المشيد وتأويل السحاب والمطر والفواكـه وسائر

المنـافع الظاهرة بعلمهم وبركاتهم، ثم أورد طائفة من نصوصهم ف ذلك»[51].

وهذا تمض تأويلاتهم عل هذا النحو الذي يشف عوراتهم ويفضح إلحادهم.

تأويل الآيات الواردة ف الفار بالصحابة الأخيار:

ومن إلحادهم تأويلهم للآيات الواردة ف الفار والمنافقين بخيار صحابة رسول اله صل اله عليه وسلم  وعل رأسهم

خليفتاه ووزيراه وصهراه وحبيباه أبو بر وعمر، ويثلثون أحيانًا بصاحب الجود والحياء ومن وضع ماله ف سبيل اله

وجهز جيش العسرة وغيره: صهر رسول اله صل اله عليه وسلم  ف ابنتيه عثمان رض اله عنه، وغيرهم من صحابة

:ه الأخيار ومن تبعهم بإحسان. ومن ذلك ما يلرسول ال

روى اللين ف الاف عن أب عبد اله ف قوله تعال: {ارِنَا اللَّذَين اضَّنَا من الْـجِن والإنسِ نَجعلْهما تَحت اقْدَامنَا ليونَا

من الاسفَلين} [فصلت: 29] قال: هما، ثم قال: وكان فلان شيطانًا[52].

قال المجلس ـ ف شرحه للاف ف بيان مراد صاحب الاف بـ«هما» ـ قال: «هما» أي أبو بر وعمر، والمراد بفلان عمر،

أي الجن المذكور ف الآية عمر، وإنما سم به لأنه كان شيطانًا إما لأنه كان شرك شيطان لونه ولد زنا أو لأنه ف المر

والخديعة كالشيطان، وعل الأخير يحتمل العس بأن يون المراد بفلان أبا بر[53].

وليس ف [إبراهيم: ٢٢] قال: هو الثان {رمالا ا قُضطَانُ لَـمالشَّي قَالو} :قوله تعال جعفر ف وعن حريز عمن ذكره عن أب

القرآن {وقَال الشَّيطَانُ} إلا هو الثان[54] ‐ يعنون بالثان عمر رض اله عنه ‐.

وعن زرارة عن أب جعفر ف قوله تعال: {لَتَركبن طَبقًا عن طَبق} [الانشقاق: 19] قال: يا زرارة، أو لم تركب هذه الأمة بعد

نبيها طبقًا عن طبق ف أمر فلان وفلان وفلان؟ ‐ يعنون أبا بر وعمر وعثمان رض اله عنهم ‐. قال عالمهم الفيض

الاشان: «ركوب طبقاتهم كناية عن نصبهم إياهم للخلافة واحدًا بعد واحد»[55].



وعند قوله سبحانه: {فَقَاتلُوا ائمةَ الْفْر} [التوبة: ٢١] يروي العياش عن حنان بن سدير أب عبد اله عليه السلام قال: سمعته

يقول: دخل عل أناس من البصرة فسألون عن طلحة وزبير فقلت لهم: كانا إمامين من أئمة الفر[56].

ويفسرون الجبت والطاغوت الوارد ف قوله سبحانه: {الَم تَر إلَ الَّذِين اوتُوا نَصيبا من الْتَابِ يومنُونَ بِالْـجِبتِ والطَّاغُوتِ}

[النساء: 51] يفسرونهما بصاحب رسول اله صل اله عليه وسلم  ووزيريه وصهريه وخليفتيه أب بر وعمر رض اله

عنهما[57].

ويروون عن أب جعفر ‐ رض اله عنه وبرأه اله مما يفترون ‐ ف قوله تعال: {... متَّخذَ الْـمضلّين عضدًا} [الهف: 51]

أنه قال: إن رسول اله صل اله عليه وسلم  قال: «اللهم أعز الدين بعمر بن الخطاب أو بأب جهل ابن هشام» فأنزل اله

{وما كنت متَّخذَ الْـمضلّين عضدًا}[58].

وهذا النص يناقض اعتقادهم بعصمة الأنبياء، لأنه يقتض صدور الدعوة لعمر من الرسول صل اله عليه وسلم  عل سبيل

،فيره وأنه غصب الخلافة من علسب عمر وت ه عليه وسلم  وينسف ما قالوه فال الخطأ، أو يثبت عصمة الرسول صل

وهذا يؤدي إل هدم مبدأ الإمامة عندهم، وما ندري أي الأمرين يطوح بهم أكثر من الآخر؟

ويروون عن أب عبد اله أنه قال ف قوله تعال: {ولا تَتَّبِعوا خُطُواتِ الشَّيطَانِ}[59] قال: «وخطوات الشيطان واله ولاية

فلان وفلان»[60] ‐ أبو بر وعمر ‐.

وعند قوله سبحانه: {لَها سبعةُ ابوابٍ لّل بابٍ منْهم جزء مقْسوم} [الحجر: ٤٤] روى العياش عـن أب بصير عــن جعفر بن

محمد عليه السلام قـال: «يؤت بجهنم لها سبعة أبـواب، بابها الأول للظالم وهو زريق، وبابها الثان لحبتر، والباب الثالث

للثالث، والرابع لمعاوية، والباب الخامس لعبد الملك، والباب السادس لعسر بن هوسر، والباب السابع لأب سلامة، فهم

أبواب لمن اتبعهم»[61].

قال المجلس ف تفسير هذا النص: «الزريق كناية عن أب بر لأن العرب تتشاءم بزرقة العين، والحبتر هو عمر، والحبتر هو

الثعلب، ولعله إنما كن عنه لحيلته ومره، وف غيره من الأخبار وقع بالعس وهو أظهر؛ إذ الحبتر بالأول أنسب، ويمن أن

يون هنا أيضا المراد ذلك، وإنما قدم الثان؛ لأنه أشق وأفظ وأغلظ. وعسر بن هوسر كناية عن بعض خلفاء بن أمية أو

بن العباس، وكذا أب سلامة، ولا يبعد أن يون أبو سلامة كناية عن أب جعفر الدوانيق، ويحتمل أن يون عسر كناية عن

عائشة وسائر أهل الجمل؛ إذ كان اسم جمل عائشة عسرا، وروي أنه كان شيطانًا»[62].

وف قوله تعال: {إذْ يبيِتُونَ ما لا يرض من الْقَولِ} [النساء: 108] يفترون عل أب جعفر أنه قال فيها: فلان وفلان ‐ أي أبو

بر وعمر ‐ وأبو عبيدة بن الجراح، وف رواية أخرى لهم افتروها عل أب الحسن تقول: هما وأبو عبيدة بن الجراح (هما: أي

أبو بر وعمر) وف رواية ثالثة: الأول، والثان، وأبو عبيدة بن الجراح[63].

وقولـه سبحانه: {إن يدْعونَ من دونه إ إنَاثًا وإن يدْعونَ إ شَيطَانًا مرِيدًا} [النساء: 117] يفسرونها بالرواية التالية: عن

محمد بن إسماعيل عن رجل سماه عن أب عبد اله عليه السلام قال: دخل رجل عل أب عبد اله فقال: السلام عليم يا

أمير المؤمنين، فقام عل قدميه فقال: مه هذا اسم لا يصلح إلا لأمير المؤمنين عليه السلام سماه به، ولم يسم ‐ بالبناء

إ هونن دونَ مدْعكتابه: {إن ي ه فبه وهو قول ال ن به ابتلا وإن لم يوحبه إلا كان من المفعول ‐ به أحد غيره فرض

إنَاثًا وإن يدْعونَ إ شَيطَانًا مرِيدًا} قال قلت: فماذا يدع به قائمم؟ قال: يقال له: السلام عليك يا بقية اله، السلام عليم يا

ابن رسول اله[64]. فهذا قذف شنيع لل حام المسلمين وعل رأسهم الخلفاء الثلاثة الراشدون.



ويفترون عل أب عبد اله أنه قال ف قول اله: {إنَّ الَّذِين آمنُوا ثُم كفَروا ثُم آمنُوا ثُم كفَروا ثُم ازْدادوا كفْرا} [النساء: 137]

قال: نزلت ف فلان وفلان ‐ أبو بر وعمر ‐ آمنوا برسول اله صل اله عليه وسلم  وآله ف أول الأمر ثم كفروا حين

عرضت عليهم الولاية، حيث قال: «من كنت مولاه فعل مولاه»، ثم آمنوا بالبيعة لأمير المؤمنين عليه السلام حيث قالوا له

بأمر اله وأمر رسوله فبايعوه، ثم كفروا حيث مض رسول اله صل اله عليه وآله فلم يقروا بالبيعة، ثم ازدادوا كفرا

بأخذهم من بايعوه بالبيعة لهم، فهؤلاء لم يبق منهم من الإيمان شء[65].

وف قوله سبحانه عن المنافقين: {يحلفُونَ بِاله ما قَالُوا ولَقَدْ قَالُوا كلمةَ الْفْرِ وكفَروا بعدَ إسلامهِم وهموا بِما لَم ينَالُوا}

[التوبة: 74] يروي القم ف تفسيره عن الصادق عليه السلام لما أقام رسول اله صل اله عليه وسلم  يوم غدير خم كان

أب وقاص وأبو عبيدة وسالم مول ر وعمر وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أببحذائه سبعة نفر من المنافقين وهم أبو ب

حذيفة والمغيرة بن شعبة، قال عمر: ألا ترون عينيه كأنها عينا مجنون ‐ يعن النب ‐ الساعة يقوم ويقول: قال ل رب، فلما

قام قال: يا أيها الناس من أول بم من أنفسم؟ قالوا: اله ورسوله قال: اللهم فاشهد ثم قال: ألا من كنت مولاه فعل مولاه

وسلموا عليه بإمرة المؤمنين فنزل جبرائيل وأعلم رسول اله صل اله عليه وآله فأنزل اله {يحلفُونَ بِاله ما قَالُوا}»[66].

ويفسرون الفحشاء والمنر ف قوله تعال: {وينْه عن الْفَحشَاء والْـمنرِ والْبغْ} [النحل: 90] بولاية أب بر وعمر وعثمان،

:والبغــ ،ــر: الثــانعــن الفحشــاء: الأول، والمن ــاذب أنــه قــال: وينهــجعفــر عليــه السلام بالإســناد ال فيــروون عــن أبــ

الثالث[67].

تأويل بعض آيات القرآن بمهديهم المزعوم:

ه فعبد ال تأويل الآيات فيروي شيخهم الصدوق ‐ عندهم ‐ بسنده عن أب المهدي يتعسفون ف ضوء عقيدتهم ف وعل

[البقرة: ٢، ٣]، قال: «من أقر بقيام القائم عليه السلام أنه حق»، وف {ِبنُونَ بِالْغَيموي 2 الَّذِين ينتَّقّلْمدًى له} :قوله تعال

رواية: «{يومنُونَ بِالْغَيبِ} يعن بالقائم عليه السلام وغيبته»[68].

وعن جابر عن أب جعفر ف قوله تعال: {واذَانٌ من اله ورسوله إلَ النَّاسِ يوم الْـحج الاكبرِ} [التوبة: ٣] قال: خروج القائم

وأذان دعوته إل نفسه[69].

الدِّين َلع هظْهِريل قالْـح دِيندَى وبِالْه ولَهسر لسرالَّذِي ا وقوله سبحانه: {ه ه عليه السلام فعبد ال وعن سماعة عن أب

كلّه ولَو كرِه الْـمشْرِكونَ} [التوبة: ٣٣] قال: إذا خرج القائم لم يبق مشرك باله العظيم ولا كافر إلا كره خروجه[70].

وعن صالح بن سعد عن أب عبد اله ف قول اله: {قَال لَو انَّ ل بِم قُوةً او آوِي إلَ ركن شَدِيدٍ} [هود: 80] قال: قوة القائم

والركن الشديد الثلاثمائة وثلاثة عشر أصحابه[71] (مع أن الآية ف لوط عليه السلام مع قومه فجعلوها ف قائمهم المنتظر).

والأمثلة عل تعسفهم ف تفسير آيات من كتاب اله بمهديهم المنتظر كثيرة، حت ألفوا ف هذا كتبا مستقلة مثل: «ما نزل من

.[73]القائم الحجة» للسيد هاشم البحران صاحب الزمان» لعبد العزيز الجلودي[72]، و«المحجة فيما نزل ف القرآن ف

تأويل بعض آيات القرآن بالتقية:

ويمض القوم ف تأويلهم لآيات اله عل ضوء عقائدهم وأصول دينهم ويتعسفون ف ذلك أيما تعسف، فيحاولون البحث عن

آيات يفسرون عل ضوئها معتقدهم ف التقية فف تفسير العياش عن الصادق ف قوله سبحانه: {اجعل بينَم وبينَهم ردما}

[الهف: 95] قال: التقية[74]، {فَما اسطَاعوا ان يظْهروه وما استَطَاعوا لَه نَقْبا} [الهف: 97] قال: هو التقية[75]. وعن



المفضل عن الصادق: {فَما اسطَاعوا ان يظْهروه وما استَطَاعوا لَه نَقْبا} قال: ما استطاعوا له نقبا إذا عمل بالتقية لم يقدروا

ف ذلك عل حيلة وهو الحصن، وصار بينك وبين أعداء اله سدا لا يستطيعون له نقبا، قال: وسألته عن قوله: {فَإذَا جاء وعدُ

ربِ جعلَه دكاء} [الهف: 98] قال: رفع التقية عند الشف فينتقم من أعداء اله[76].

وعن الحسين عن زيد بن عل بن جعفر بن محمد عن أبيه عليه السلام قال: «كان رسول اله ‐ صل اله عليه وآله ‐ يقول:

لا إيمان لمن لا تقية له، ويقول: قال اله: {إ ان تَتَّقُوا منْهم تُقَاةً} [آل عمران: 28]»[77].

اءنبِيقْتُلُونَ الايو هاتِ الونَ بِآيفُرانُوا يك منَّهكَ بِاه عليه السلام وتلا هذه الآية: {ذَلعبد ال إسحاق بن عمار عن أب وعن أب

بِغَيرِ حق ذَلكَ بِما عصوا وكانُوا يعتَدُونَ} [آل عمران: 112] قال: واله ما ضربوهم بأيديهم ولا قتلوهم بأسيافهم، ولن

سمعوا أحاديثهم وأسرارهم فأذاعوها، فأخذوا عليها فقتلوا فصار قتً واعتداء ومعصية[78].

وعن يزيد عن أب جعفر عليه السلام ف قوله: {يا ايها الَّذِين آمنُوا اصبِروا وصابِروا ورابِطُوا} [آل عمران: 200] اصبروا

يعن بذلك عن المعاص، وصابروا يعن التقية، ورابطوا يعن الأئمة[79].

تأويل بعض آيات القرآن بالرجعة:

ف وفَه معا ذِهه انَ فن كمالرجعة» يؤولون الآيات ويصرفونها عن معانيها؛ فقوله سبحانه: {و» ولتأييد اعتقادهم ف

الآخرة اعم واضل سبِيً} [الإسراء: 72] قالوا: الرجعة[80]، فالآخرة يفسرونها ف هذه الآية بالرجعة، وهذا التفسير وأمثاله

هو عين منطق الباطنيين ف القول بإبطال المعاد، ويفسرون قوله سبحانه: {واقْسموا بِاله جهدَ ايمانهِم لا يبعث اله من

يموت} [النحل: 38] بأن هذه الآية ليست ف كفار قريش المنرين للبعث، إنما ه ف أعداء الشيعة المنرين للرجعة! وإليك

النص:

«عن أب عبد اله ف قوله: {واقْسموا بِاله جهدَ ايمانهِم لا يبعث اله من يموت} قال: ما يقولون فيها؟ [أي ما يقول أئمة السنة

ف تفسيرها] قلت: يزعمون أن المشركين كانوا يحلفون لرسول اله أن اله لا يبعث الموت قال: تبا لمن قال هذا، ويلهم هل

كان المشركون يحلفون باله أم باللات والعزى؟ قلت: جعلت فداك فأوجدنيه أعرفه قال: لو قد قام قائمنا بعث اله إليه قوما

من شيعتنا قبابع[81] سيوفهم عل عواتقهم فيبلغ ذلك قوم من شيعتنا لم يموتوا فيقولون: بعث فلان وفلان من قبورهم مع

القائم فيبلغ ذلك قوما من أعدائنا فيقولون: يا معشر الشيعة ما أكذبم، هذه دولتم وأنتم تذبون فيها فح اله قولهم[82]

.«{هِمانميدَ اهج هوا بِالمقْساو} :فقال

هذه أمثلة لتأويلاتهم للقرآن، وتعسفهم ف فهم آياته، وهو كما يرى القارئ تفسير باطن لا تربطه بالآية أدن صلة، وكأن

القرآن لم ينزل بلسان عرب مبين، ولم يجعله اله سبحانه هداية ودستورا لخلقه أجمعين!

وبعد عرض أمثلة لتأويلاتهم الباطنية لا بد من الإشارة إل أن هذه التأويلات الاشفة والفاضحة لحقيقة هذه النحلة لم يقف

عليها أئمة الإسلام المتقدمون؛ إما لعدم اهتمامهم بمثل هذه الأباطيل الصادرة من أناس مطيتهم الذب حاولوا نسبة

ضلالاتهم وأكاذيبهم إل بعض أئمة أهل البيت علها تجد قبولا لدى الأغرار والجهلة، أو لأنها كانت موضع التداول السري،

ومن وقف عل بعضها لم ينسبها للإثن عشرية، وإنما ظن أنها من تأويلات الباطنية القرامطة، ويف أن تعرف أن شيخ

الإسلام ابن تيمية مع سعة معرفته وإحاطته بهذه المذاهب نسبها إل الباطنية، حيث قال: «من ادع علما باطنًا، أو علما

بباطن وذلك يخالف العلم الظاهر كان مخطىا، إما ملحدًا زنديقًا، وإما جاهً ضا... وأما الباطن المخالف للظاهر المعلوم،

فمثل ما يدعيه الباطنية القرامطة من الإسماعيلية والنصيرية وأمثالهم»، ثم ذكر أمثلة لذلك، فقال: «وهؤلاء الباطنية قد



يفسرون: {وكل شَء أحصينَاه ف امام مبِين} [يس:21] أنه عل، وقوله: {فَقَاتلُواْ ائمةَ الْفْرِ} [التوبة:21] أنهم طلحة والزبير،

{والشَّجرةَ الْملْعونَةَ ف القُرآنِ} [الإسراء:60] بأنها بنو أمية»[83].

ولن لما خرجت كتب الإثن عشرية، وفضحتهم مطابعهم تبين أن هذه التأويلات الت ينقلها ابن تيمية وينسبها للباطنية

موجودة بعينها عند الإثن عشرية، فالتأويل المذكور للآية الأول: {وكل شَء أحصينَاه ف امام مبِين} جاء عند الإثن عشرية

ف خمس روايات أو أكثر[84]، وسجل ف طائفة من كتبهم المعتمدة[85]، وليس ف الآية أية دلالة عل هذا التأويل[86].

وكذلك الآية الثانية: {فَقَاتلُوا ائمةَ الْفْرِ} ورد تأويلها بذلك ف طائفة من كتبهم المعتمدة[87]. وبلغت رواياتها عندهم أكثر من

ثمان روايات[88]. ومثلها الآية الثالثة: {والشَّجرةَ الْملْعونَةَ} جاء تأويلها عند الإثن عشرية بما قاله شيخ الإسلام ف أكثر من

عشرية غارقة ف عشرة رواية[89]، وتناقل هذا التأويل مجموعة من مصادرهم المعتمدة[90]، مما يثبت أن الإثن اثنت

الباطنية، ولنها تجيد العمل بالتقية، وتمثل الوجه الدعائ والعلن أمام عموم المسلمين، ولذا انخدع بعضهم بظاهر كلامهم،

وجهل حقيقتهم.

هذا التأويل الباطن عمدة لدى الشيعة المعاصرين، ولذلك لا يختلف رأي المعاصرين عن الأقدمين ف وهذه المصادر ه

البعيد عن روح القرآن ومقاصده وألفاظه ومعانيه، ولذا فإن شيخهم ومرجعهم المعاصر الخوئ يذهب إل توثيق أسانيد

القم ف تفسيره، ويحم بصحة أحاديثه[91]، وتفسير القم قد بلغ الغاية ف التأويلات الباطنية لآيات القرآن، وليس ذلك

فحسب، بل إنه ذهب إل حمل ما ورد من طرقهم من روايات تقول إن الصحابة حرفوا كتاب اله عل أن المراد بها أن

الصحابة قد فسروا آيات القرآن عل غير معانيها الحقيقية[92].

-------------------------------

[1]  ولها وقائع مشابهة كثيرة، ولذلك ينبغ أن تون مصادرهم الفاضحة أحد منطلقات دعوتهم إل الحق.

[2] انظر: «بحار الأنوار» (106-92/78).

[3] «البرهان» (1/19).

[4] جابر بن يزيد بن الحارث الجعف الوف، توف سنة (127هـ) ، قال ابن حبان: «كان سبئيا من أصحاب عبد اله بن سبأ. كان يقول: إن عليا يرجع إل الدنيا»،

وروى العقيل بسنده عن زائدة أنه قال: جابر الجعف رافض يشتم أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم ، وقال النسائ وغيره: متروك. وقال يحي: لا يتب

.(196-1/191 :انظر: ميزان الاعتدال: 1/379-380، تقريب التهذيب 1/123، الضعفاء للعقيل) حديثه ولا كرامة، قال ابن حجر: ضعيف رافض

[5] «تفسير العياش» (1/11)، «المحاسن» للبرق (ص300)، «البرهان ف تفسير القرآن» (1/20-21)، «تفسير الصاف» (1/29)، «بحار الأنوار» (92/95)،

«وسائل الشيعة» (18/142).

[6] «مرآة الأنوار» لأب الحسن الشريف (ص3).

[7] «أصول الاف» (2/627)، «البرهان» (1/21).

[8] جولدسهير: «مذاهب التفسير الإسلام»: (ص 303 ‐ 304). وقد ذكرت بعض كتب الشيعة «كتاب التفسير» لجابر الجعف، انظر: الطوس: «الفهرست»:

ص70، «أعيان الشيعة»: (1/196).

توثيق من عل التقية ويرجحون توثيقه كعادتهم ف نهم يحملون أخبار الطعن فيه علشأنه متناقضة، ل [9] وهو كذاب عند أهل السنة، أما عند الشيعة فأخبارهم ف

مذهبهم وإن كان كاذبا. انظر: «وسائل الشيعة»: (20/51).

[10] «تفسير الصاف»: (1/24)، وهذا النص جعله صاحب الصاف عنوانًا للمقدمة الثانية.

[11] المطبعة العلمية بقم (1394هـ).

[12] «الاف» لللين عن أب جعفر، كتاب الحجة، باب أن الأئمة عليهم السلام نور اله: (1/194).



[13] المصدر السابق: (1/195).

[14] «الاف» لللين بإسناده إل أب عبد اله (جعفر الصادق) كتاب الحجة، باب أن الأئمة عليهم السلام نور اله: (1/194).

[15] «تفسير العياش»: (2/120)، وانظر: «أصول الاف»: (1/419)، و«تفسير البرهان»: (2/180)، وف «تفسير نور الثقلين»: (2/296)؛ (لو بدل مان عل أبو

بر أو عمر اتبعناه).

.(1/960) :«(2/282 ‐383)، و«البرهان»: (2/409)، و«الصاف :«كتاب الحجة، باب أن القرآن يهدي للإمام: (1/216)، وانظر: «تفسير العياش «اف[16] «ال

.اف[17] المصادر السابقة ما عدا ال

[18] «الاف» كتاب الحجة، باب أن الأئمة عليهم السلام نور اله: (1/196)، وانظر: «تفسير نور الثقلين»: (5/316)، وف «تفسير القم» فسر «النور» بمهديهم

المنتظر، عن «تفسير نور الثقلين»: (5/317).

[19] «الاف» كتاب الحجة، باب أن الأئمة عليهم نور اله عز وجل: (1/195)، وانظر: «تفسير نور الثقلين»: (3/604).

[20] «تفسير العياش»: (2/258)، «البرهان»: (2/368)، «الصاف»: (1/923)، «تفسير نور الثقلين»: (3/53).

[21] «تفسير العياش»: (2/261)، «تفسير البرهان»: (2/373)، «تفسير نور الثقلين»: (3/60).

[22] «تفسير الصاف»: (2/472)، وقد نقل هذه الرواية عن القم شيخ اللين ف تفسيره، وانظر: «أصول الاف» وانظر: «تفسير نور الثقلين»: (40/498).

[23] «تفسير العياش»: (2/353)، «تفسير البرهان»: (2/497)، «تفسير الصاف»: (2/36)، «تفسير نور الثقلين»: (3/317- 318).

.(2/361) :«[24] «الصاف

[25] الآية كاملة: {وآمنُوا بِما انزلْت مصدِّقًا لّـما معم ولا تَونُوا اول كافرٍ بِه} [البقرة: ١٤] فالضمير يعود كما هو واضح من السياق يعود إل القرآن، وهم أرجعوه

إل «عل» وهو غير مذكور أصً، والخطاب ف الآية لبن إسرائيل.

.(1/42) :«[26] «تفسير العياش

[27] «تفسير العياش»: (1/72)، «البرهان»: (1/172)، «الصاف»: (1/156)، «تفسير الثقلين»: (1/151).

.(1/571) :«[28] «تفسير الصاف

[29] «تفسير العياش»: (1/245- 246)، «الصاف»: (1/361)، «البرهان»: (1/375)، «تفسير نور الثقلين»: (1/488).

[30] «تفسير العياش»: (1/128)، وانظر: «تفسير البرهان»: (1/231)، «البحار»: (7/154).

[31] «تفسير العياش»: (2/319)، «تفسير الصاف»: (1/999)، «تفسير البرهان»: (2/452)، «تفسير الثقلين»: (3/235).

[32] «تفسير العياش»: (2/320)، «تفسير الصاف»: (1/99)، «البرهان»: (2/452)، «تفسير نور الثقلين»: (3/235- 236).

[33] «تفسير العياش»: (2/12)، «البرهان»: (2/8)، «البحار»: (7/69)، «تفسير نور الثقلين»: (3/17).

[34] رواه شيخهم الطوس ف التهذيب، انظر: «الواف»، أبواب الزيارات وشهود المشاهد (ج 2/193)، وانظر: «تفسير نور الثقلين»: (3/492).

[35] المجلس: «البحار»: (24/ 286- 304).

[36] «الاف»، كتاب الحجة، باب ما فرض اله ورسوله صل اله عليه وسلم  وآله من الون مع الأئمة عليهم السلام: (1/208).

[37] «الاف»، كتاب الحجة، باب ف أن من اصطفاه اله من عباده وأورثهم كتابه هم الأئمة عليهم السلام: (1/214).

.(1/931) :«(2/264)،«البرهان»: (2/375)، «الصاف :«[38] «تفسير العياش

[39] «البحار»: (24/110 ‐ 113).

.(1/932) :«(2/264)، «البرهان»: (2/376)، «الصاف :«[40] «تفسير العياش

[41] «تفسير العياش»: (2/269)، «البرهان»: (2/383)، «البحار»: (9/111).



[42] وف عدة مواضع أخرى من كتاب اله سبحانه.

[43] «تفسير العياش»: (2/269)، «البرهان»: (2/383).

[44] «تفسير العياش»: (2/269)، «البرهان»: (2/383).

[45] «تفسير العياش»: (1/24)، «البرهان»: (1/52).

[46] «تفسير العياش»: (1/42)، «البرهان»: (1/89).

[47] «البحار»: (24/338 ‐ 243)، وانظر: الطوس: «الغيبة»: 104، والقم: «الخصال»: (2/32 ‐ 33).

[48] «تفسير العياش»: (1/44)، «البرهان»: (1/95)، «البحار»: (7/178).

[49] وف عدة مواضع من كتاب اله.

[50] «تفسير العياش»: (2/42)، وانظر: «الصاف»: (1/626)، «البرهان»: (2/51).

[51] «البحار»: (24/100 ‐ 110).

[52] «فروع الاف» (الذي بهامش «مرآة العقول»): المجلد الرابع ص416.

[53] «مرآة العقول»: (4/416).

.(1/885) :(«عن «الصاف) «(1/885)، «البحار»: (3/378)، و«تفسير القم :«(2/223)، «البرهان»: (2/309)، «الصاف :«[54] «تفسير العياش

[55] «الواف»، كتاب الحجة، باب ما نزل فيهم عليهم السلام وف أعدائهم: (1/314).

.(1/685) :«(2/77 ‐ 78)، «تفسير البرهان»: (2/107)، «تفسير الصاف :«[56] «تفسير العياش

[57] انظر: «تفسير العياش»: (1/246)، و«الصاف»: (1/362)، «البرهان»: (1/377).

.(2/17) :«(2/328 ‐ 329)، «البرهان»: (2/471)، «البحار»: (8/22)، «الصاف :«[58] «تفسير العياش

[59] البقرة: الآيتان 168، 208 ‐ الأنعام: آية 142.

.(1/208) :«(1/102)، «البرهان»: (1/208)، «الصاف :«[60] «تفسير العياش

[61] «تفسير العياش»: (2/243)، «البرهان»: (2/345).

[62] «البحار»: (4/378)، (8/220).

[63] «تفسير العياش»: (1/275)، «البرهان»: (1/414).

[64] «تفسير العياش»: (1/276)، «البرهان»: (1/415)، «البحار»: (9/637).

[65] «تفسير العياش»: (1/281)، «الصاف»: (1/404)، «البرهان»: (1/422)، «البحار»: (8/218).

.(1/715) :«[66] عن «الصاف

[67] «تفسير العياش»: (4/268)، «البرهان»: (2/381)، «البحار»: (7/130).

[68] ابن بابويه القم (الصدوق): «إكمال الدين»: ص17.

[69] «تفسير العياش»: (2/76)، «تفسير البرهان»: (2/102).

[70] «تفسير العياش»: (2/87)، «الصاف»: (1/697)، «البرهان»: (2/121).

[71] «تفسير العياش»: (2/157)، وانظر: «البرهان»: (2/230)، «البحار»: (5/158).

[72] أغابزرك الطهران: «الذريعة»: (19/30).



.بقم: (3/286)، إعداد: أحمد الحسين «ه المرعشتبة آية ال[73] «فهرس م

[74] «تفسير العياش»: (2/351)، «البرهان»: (2/486)، «البحار»: (5/168).

[75] «تفسير العياش»: (2/351)، «البرهان»: (2/486)، «البحار»: (5/168).

[76] «تفسير العياش»: (2/351)، «البرهان»: (2/486)، «البحار»: (5/168).

[77] «تفسير العياش»: (1/166- 167)، «البرهان»: (1/275)، «الصاف»: (1/253)، «الوسائل»: جـ2 أبواب الأمر بالمعروف باب 23.

.(1/290) :«(1/196)، «البرهان»: (1/309)، «الصاف :«[78] «تفسير العياش

[79] «تفسير العياش»: (1/214)، «البرهان»: (1/335)، «البحار»: (7/135).

.(13/116) :(2/306)، «البحار» للمجلس :«[80] «تفسير العياش

[81] قبعة السيف: ما كان عل طرف مقبضه من فضة أو حديد، «القاموس»: مادة قبع.

[82] «تفسير العياش»: (2/259)، «البرهان»: (2/368)، «البحار»: (13/223).

[83] «مجموع الفتاوى» (237-13/236).

[84] انظر: «اللوامع النورانية ف أسماء عل وأهل بيته القرآنية» هاشم البحران (ص323-321).

[85] انظر من ذلك: «تفسير القم» (2/212)، «معان الأخبار» لابن بابويه (ص95)، «تفسير البرهان» (4/6-7)، «تفسير الصاف» (4/247)، «تفسير شبر»

(ص416).

[86] قال السلف ف تفسير الآية: إن الإمام المبين ها هنا هو أم التاب، أي: وجميع الائنات متوبة ف كتاب مسطور مضبوط ف لوح محفوظ. (انظر: «تفسير ابن

كثير» 3/591).

.(1/283) «(2/77-78)، وانظر: «تفسير القم «(2/324)، «تفسير العياش «[87] انظر: «البرهان» (2/106، 107)، «تفسير الصاف

[88] راجع المصادر السابقة.

[89] انظر: «البرهان» (425-2/424).

[90] انظر: «تفسير القم» (2/21)، «تفسير العياش» (2/297)، «تفسير الصاف» (3/199-202)، «البرهان» (2/424-425)، «تفسير شبر» (ص284)، وانظر:

«مقتبس الأثر» (دائرة المعارف الشيعية) (20/21).

[91] «معجم رجال الحديث» (1/63).

[92] انظر للتفصيل: «أصول مذهب الشيعة» (باب: الشيعة المعاصرون وصلتهم بأسلافهم) (3/ 963)، «مسألة التقريب» (2/ 38).

 

 

 مجلة البيان العدد 346

المصادر:


