
الحمد له والصلاة والسلام عل رسول اله وبعد:

فإن محن الأمة وتالب الأعداء عليها مع قلة المعين وضعف الناصر من الناس، وهوان أهل الرأي السديد عل كثير من

الساسة، وتقريب هؤلاء أصحاب الآراء الفطيرة، بل تقريبهم أصحاب الآراء الخبيثة من الأعداء؛ اغتراراً بما يظهرونه من

الصداقة والود مستترين باسم الوطنية أو الحضارة أو غيرهما، وغفلةً عن كتاب اله تعال الذي أخبر بعداوتهم، وفضح

بواطنهم، ثم صدق ذلك التاريخ؛ كل ذلك وغيره لا يخف عل بصير!

والمؤمن الموقن لو تدبر كتاب اله عز وجل لاستبان له السبيل، ومن أعرض عنه فلا غرو أن يعيش الضنك والضيق، وكثيراً

ما يحدث ذلك شيئاً فشيئاً؛ فسنة اله الغالبة ف الأمور التدرج، فالأشياء تحصل بأسباب، والنتائج تون من جراء مقدمات،

وكذلك تقلب أحوال الدول والممالك، ولهذا كثيراً ما لا يستفيق أهلها حت تحم القبضة من حولهم، فلا فاك، وتصل الأمور

إل درجة يصعب بعدها العلاج.

تفتنفه يأس فيغادر الساحة! أو يقعد ويويدندن حولها، في وكثير من المصلحين الفضلاء العاملين يدرك هذه المعان

بالمشاهدة، وبعضهم قد يرتب حماقة تعوقه ثم لا تنفع الأمة، بل قد تضرها.

والواجب التوازن، فمع معرفتنا بسنن اله ف الممالك والدول، علينا أن نستحضر سنته القاضية بحفظ الدين، وظهور أهله،

ونصر أوليائه، وكبت أعدائه، كما قال سبحانه: {إنَّا لَنَنصر رسلَنَا والَّذِين آمنُوا ف الْـحياة الدُّنْيا ويوم يقُوم الاشْهاد} [غافر:

51]، وقال عز شأنه: {ولَقَدْ سبقَت كلمتُنَا لعبادِنَا الْـمرسلين 171 إنَّهم لَهم الْـمنصورونَ 172 وإنَّ جندَنَا لَهم الْغَالبونَ}

[الصافات: ١٧١ ‐ 173].

فإذا استحضرنا مع هذه السنن الواجب علينا، وعلمنا أنه ما من داء إلا وقد أنزل اله له دواء، عرفه من عرفه وجهله من

جهله، كما ف صحيح مسلم قال صل اله عليه وسلم: لل داء دواء(1)، وف البخاري باب ما أنزل اله داء إلا أنزل له شفاء،

وفيه حديث أب هريرة رض اله عنه عن النب صل اله عليه وسلم قال: «ما أنزل اله داء إلا أنزل له شفاء»(2)، وهذا

أدواء الممالك والأمم!.. إذا استحضرنا ذلك أيقنا أنه إذا أخذ المصلحون بالأسباب الشرعية، أظهرهم اله وكتب نجاة من

شاء من الأمة عل أيديهم، ومت تخاذلوا وقعدوا عن الإصلاح، هلوا جميعاً كما ف حديث النعمان بن بشير رض اله

عنهما، عن النب صل اله عليه وسلم قال: «مثل القائم عل حدود اله والواقع فيها كمثل قوم استهموا عل سفينة فأصاب

من فوقهم، فقالوا: لو أنا خرقنا ف أسفلها إذا استقوا من الماء مروا عل ان الذين فبعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها، ف

وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدهم شيئا
الاتب : ناصر العمر

التاريخ : 11 مايو 2016 م

المشاهدات : 8299



نصيبنا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا، فإن يتركوهم وما أرادوا هلوا جميعاً، وإن أخذوا عل أيديهم نجوا ونجوا جميعاً»(3).

وهذه السنن يجب أن تحم رؤيتنا للأحداث من حولنا، وتحم مع ذلك تصرفاتنا فيها، بل يتوقع العاقل النتائج بعد ذلك بناء

عليها، ولا أعن بتوقع النتائج ظهور الدين ونصرة أهله ف نهاية المطاف، فهذه ضربة لازب لا محيد عنها: {وكانَ حقا علَينَا

ن أعن[الحج: 40]؛ ل {هرنصن يم هنَّ الرنصلَيو} ،[محمد: ٧] {مكرنصي هوا الرإن تَنص} ،[الروم: 47] {يننموالْـم رنَص

ما تسفر عنه الأحداث من تغيرات سياسية، وما تؤول إليه أحوال اسرٍ وأمم، ف الجملة.

ومن تمام فقه الداعية للسنن الماضية أن يعلم أن نصرة اله لدينه لا تقتض أن تسير أمور البلاد عل هوى الداعية أو رغبته،

فينصلح الحال، وتستقيم أمور الدولة والناس عل الشريعة! بل العامل لأجل الدين المخلص له رب العالمين ف عمله، لا

يتعلق بالمسميات كثيراً، ولايأسف عل ذهاب حومة أو سقوط نظام أو زوال دولة لم تأخذ بسنن البقاء ولم تحفظ شرع اله

ليحفظها اله، فخالفت المصلحين، وحاربت الناصحين الحادبين عل أبنائها! وقديماً قال شعيب عليه السلام ف بن وطنه،

مُلَغْتبلَقَدْ ا ما قَوي قَالو منْهع َّلدارهم جاثمين كأن لم يغنوا فيها: {فَتَو بل قبيلته وقومه، وقد أخذتهم الرجفة فأصبحوا ف

رِسالاتِ ربِ ونَصحت لَم فَيف آس علَ قَوم كافرِين} [الأعراف: 93]! وقد قال اله تعال لليمه موس لما ضرب التيه

َلع سه عليه وسلم: {فَلا تَاال [المائدة: 26]، وقال لمحمد صل {ينقالْفَاس مالْقَو َلع سفَلا تَا} :إسرائيل قومه بن عل

وا فيرس فقال: {قُل ه تعال[فاطر: ٨]، بل أمرنا ال {ٍاترسح هِملَيكَ عنَفْس بفَلا تَذْه} ،[المائدة: 68] {رِينافْال مالْقَو

الارضِ فَانظُروا كيف كانَ عاقبةُ الْـمجرِمين} [النمل: 69]، ثم قال: {ولا تَحزنْ علَيهِم} [النمل: 70]!

فالمهم ما يعمل المصلح لأجله، وهو هذا الدين؛ نجاة بالنفس واستنقاذاً لعامة المسلمين. أما نصر اله تعال لدينه فمتحقق

عاجلا أو آجلا، وأما استنقاذ المسلمين فموقوف عل استجابة من استجاب منهم.

ثم عل المصلح أن يستحضر وهو ينظر إل أقدار اله ما يقوله ف الصباح والمساء: رضيت باله رباً، وبالإسلام ديناً،

وبمحمد صل اله عليه وسلم نبياً، وإن كان المقَدَّر مؤلماً، والخطب عظيماً! كما نراه جارياً ف الأمة هذه الآونة.

فرضاه باله رباً يقتض رضاه بتدبيره لعبيده، عالماً بأن ما يجريه فيهم وإن كان مؤلماً فهو بحمته تعال البالغة ومن تمام

عدله، بل يبصر الموفق رحماته تعال ومنَحه ف طيات المحن، ويتدبر كيف يمن أن تون المصيبة لولا رحمة اله بعباده،

فيحمله ذلك عل اللهج بالثناء رضاً بالقدر، وعلماً بأن المصيبة المقدورة قد اكتنفتها رحمات، مع استحقاق العباد شديد

العذاب! {ولَو يواخذُ اله النَّاس بِظُلْمهِم ما تَركَ علَيها من دابة} [النحل: 61]، وف الآية الأخرى: {ولَو يواخذُ اله النَّاس بِما

كسبوا ما تَركَ علَ ظَهرِها من دابة} [فاطر: 45]، {وما اصابم من مصيبة فَبِما كسبت ايدِيم ويعفُو عن كثيرٍ} [الشورى:

30]، وانظر إل رحمة اله حيث يقول: {ويعفُو عن كثيرٍ}!

ومن رضاه بمحمد صل اله عليه وسلم نبياً ورسولا أن يحرص عل سنته واقتفاء أثره ومتابعته أثناء القدر النازل، خلافاً

ا همةٌ ورووتَنَا عيقالوا: {إنَّ ب مظاهر من التشبه بالأول محنة! فف لمن يتسللون جهاراً أو لواذاً من السنة عند نزول أدن

بِعورة إن يرِيدُونَ إ فرارا} [الأحزاب: 13].

ومن رضاه بالإسلام ديناً أن يتعامل مع المصاب المقدور وفق شرع اله وأمره، فلا يتخذ من المصيبة ذريعة لمخالفة

الشريعة! فالمصيبة ما وقعت إلا بذنب، والذنب لا يرفع أثره بالذنب! وف دين اله الذي رضينا به متسع وغناء، يعرف ذلك

الفقيه النبيه، لا الغال ف دين اله، ولا الجاف عنه، والغلو والجفاء مخالفة لأمر اله وشرعه الذي جاء بالمصالح الدنيوية

والأخروية، وف خلافه ولو بالتأويل مفاسد عل الأقل دنيوية؛ فالذي يسلك طريقاً غير صحيح لن يصل وإن كان قد يعذر



باشتباه الأمر عليه، وكذلك من خالف شرع اله بالتأويل، بل لو تأملنا ما أصاب الأمة من الحوادث الأخيرة وجدنا كثيراً منه

بتأويل غلاة هبوا لذود الظلم عنها، والدفاع عن حقوقها، فانوا سبباً ف تدميرها بجهلهم! وهم ف مخالفتهم علماء الشريعة

بين متأول مجتهد معذور ‐ إن كان من أهل الاجتهاد ‐ ومقصر أو صاحب هوى موزور له من إثم ما نزل بالأمة نصيب

؛ استبداداً وظلماً، وأكلاالبلاد أولا لتسببه فيه، وكذلك كثير من الظلم الواقع ابتداء كان بسبب تأويل الجفاة وفسادهم ف

للحقوق، وتحيماً لغير الشريعة، وتقريباً لمن بعدهم اله، وتبعيداً لمن أمر اله بتقريبهم.

فالتصرفات غير المسؤولة غلواً وجفاء سبب ف إيجاد فرصة للأعداء يتالبون من خلالها عل الأمة ويمررون المؤامرات

ضدها.

وأهل السنة والجماعة بين الغلاة والجفاة، يعرفون الحق، ويرحمون الخلق، وينفون عن دين اله تأويل الجاهلين، وانتحال

المبطلين، ولا تقذف حماقات الغلاة أو الجفاة ف نفوسهم اليأس من إصلاح الأحوال، ونصرة الدين، موقنين بقول إمامهم

ه وهم ظاهرون»(4)، و«لا يزال طائفة من أمتيأتيهم أمر ال ظاهرين حت ه عليه وسلم: «لا يزال ناس من أمتال صل

ه أنه سمع معاوية يقول: سمعت النبرحمه ال حديث عمير بن هان ه وهم ظاهرون»(5)، وفيأتيهم أمر ال ظاهرين حت

صل اله عليه وسلم يقول: «لا يزال من أمت أمة قائمة بأمر اله لا يضرهم من خذلهم، ولا من خالفهم، حت يأتيهم أمر اله

وهم عل ذلك». قال عمير: فقال مالك بن يخامر: قال معاذ: وهم بالشأم، فقال معاوية: هذا مالك يزعم أنه سمع معاذاً يقول:

وهم بالشأم(6).

وهذه الطائفة ه الباقية المنصورة؛ إن قتل منهم قادة خلفهم آخرون، وإن ذهب منهم إل اله قوم أبدل الناس غيرهم،

يعرفون أن المعركة معركة عقيدة، لا انتصار للأمة فيها بالتخل عنها، ولا بموالاة أعدائها، أو ممالأة المخالفين لشريعتها، بل

بالبراءة منهم، ومن مناهجهم، وهم مع ذلك يتّبعون الرسول صل اله عليه وسلم ف حسن سياسته للأمور، فيعملون

بالمقدور، ويخففون عل الأمة من الفساد ما استطاعوا، ولا يحملونها فوق طاقتها، أو يلّفونها شططاً، يواجهون حيث كانت

المواجهة خيراً للأمة أو لا بد منها، ويفون حيث كانت المصلحة ف الف أو المسالمة والصبر.. يرحمون إخوانهم

َلع ذِلَّةنهم، دون استعداء للمسالمين، أو تهاون مع المحاربين: {اويعطفون عليهم، ويغلظون لعدوهم المحارب ما أم

،وعملا كافة الأصعدة لنصرة الدين؛ علماً وتعلماً، قولا [المائدة: 54].. يبذلون جهدهم عل {رِينافْال َلع ةزعا يننموالْـم

دعـوة وجهـاداً، صـابرين مصـابرين مرابطيـن، متقيـن الـه فيمـا يأتـون أو يـذرون، وأولئـك هـم المفلحـون، الذيـن تظـاهرت

النصوص عل ظهورهم، فمن رام النجاة فليلحق بركبهم، وليسلك منهاجهم، ف العلم والعمل، وليأت من ذلك بما يستطيعه،

ون بذلوذلك يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال والبلدان، فمن الناس من ي ،فإن تزاحمت عليه الأمور فليأت ما هو أول

وسعه ف العلم هو الأول ف حقه مع ضربه ف بقية أبواب الخير بما تيسر له، ومنهم من يون بذل وسعه ف الدعوة أو

الجهاد أو العمل هو الأول ف حقه، مع لزوم مشاركته ف بقية الأبواب بما يتيسر له.

والمهم ألا يستعجل السالك، وأن يعلم أن الطريق طويل، والعقبة كؤود، تحتاج إل توافر الجهود، وأن نصر اله عز وجل لا

يأت إلا بعد ابتلاء وتمحيص للصف يفتضح فيه المنافقون والمتهوكون، ويظهر للعيان ضلال الجفاة، ويستبين الناس فيه

ضرر الغلاة وما يجرونه من الفساد، فإذا ظهر ذلك وسلك الناس الجادة، ونشأت أجيال قد عرفت طريقها؛ جاء نصر اله عز

ساتَيإذَا اس َّتح} :ه تعاله الظنون! ولا غرو، فقد قال الأثناء ذلك سييأس أقوام وينقطع آخرون، ويظنون بال وجل، وف

الرسل وظَنُّوا انَّهم قَدْ كذِبوا جاءهم نَصرنَا فَنُجِ من نَّشَاء ولا يرد باسنَا عن الْقَوم الْـمجرِمين} [يوسف: 110]، وقال ف خير

أمة: {إذْ جاءوكم من فَوقم ومن اسفَل منم وإذْ زَاغَتِ الابصار وبلَغَتِ الْقُلُوب الْـحنَاجِر وتَظُنُّونَ بِاله الظُّنُونَا 10 هنَالكَ



ابتُل الْـمومنُونَ وزُلْزِلُوا زِلْزا شَدِيدًا} [الأحزاب: 10- ١١]، {ام حسبتُم ان تَدْخُلُوا الْـجنَّةَ ولَـما ياتم مثَل الَّذِين خَلَوا من

قَبلم مستْهم الْباساء والضراء وزُلْزِلُوا حتَّ يقُول الرسول والَّذِين آمنُوا معه متَ نَصر اله الا إنَّ نَصر اله قَرِيب} [البقرة:

214]، {الچـم 1 احسب النَّاس ان يتْركوا ان يقُولُوا آمنَّا وهم لا يفْتَنُونَ 1 ولَقَدْ فَتَنَّا الَّذِين من قَبلهِم فَلَيعلَمن اله الَّذِين صدَقُوا

ولَيعلَمن الْاذِبِين} [العنبوت: ١ ‐ ٣].

وأختم اللام ببشارة نبوية ثبتت ف الصحيح قالها صل اله عليه وسلم ف أوضاع أحلك من هذه الأوضاع، كان المسلمون

فيها قلة، يسامون العذاب، ولم تن لهم بالجهاد طاقة، بل كان ف حقهم محرماً لأمرهم بالف! ف البخاري عن خباب بن

لاا :قُلْنَا لَه ،ةبعال لظ ف ةً لَهدردٌ بستَوم وهه عليه وسلم، وال صل هولِ السر َلنَا اوَه عنه قال: «شال رض ترالا

َلع عوضنْشَارِ فَيبِالْم اءجفَي ،يهف لعجضِ، فَيرالا ف لَه فَرحي مَلقَب نيمف لجانَ الرك :لَنَا؟ قَال هو التَدْع لالَنَا، ا رتَنْصتَس

نكَ عذَل دُّهصا يمبٍ، وصع وا ظْمع نم همونَ لَحا ددِيدِ مالح شَاطمشَطُ بِاميو ،هدِين نكَ عذَل دُّهصا يمو ،نبِاثْنَتَي شَقفَي هسار

مَّنَلو ،هغَنَم َلع بوِ الذِّىا ،هال ا خَافي لا تومرضح َلا اءنْعص نم باكالر يرسي َّتح رمذَا الاه نمتلَي هالو ،هدِين

تَستَعجِلُونَ»(7).

إن المر كبار، والخطب عصيب، لن الأمر كما قال اله تعال لسلفنا الأولين: {وإن تَصبِروا وتَتَّقُوا لا يضركم كيدُهم شَيىا

إنَّ اله بِما يعملُونَ محيطٌ} [آل عمران: 120]، فعلينا بالصبر الإيجاب المقتض للعمل الدؤوب وترك الاستعجال.. عاف اله

المصلحين وسائر المؤمنين من التنازل أو الاستعجال، ومن الإياس والقنوط، وألزمنا وإياهم جادة الصواب بتوفيقه ورحمته.

_______________________
(1)    صحيح مسلم (2204).

(2)    صحيح البخاري (5678).

(3)    صحيح البخاري (2493).

(4)    أخرجه البخاري ف صحيحه من حديث المغيرة بن شعبة رض اله عنه (3640).

(5)    صحيح البخاري (7311).

(6)    صحيح البخاري (3641) و(7460).

(7)    صحيح البخاري (3612).

 

 

المسلم

 

المصادر:


