
يظن بعض من لم يدرس النفس البشرية أو يدرس تاريخ الفرق والأديان والمذاهب والنحل أن ف الإمان رفع الخلاف بين

الناس لا نقول: بين البشر بعامة، فهذا من المستحيلات، وكل العقلاء يدركون ذلك، ولن بين شعب واحد أو دين واحد أو

نحلة واحدة.

فقد خلق اله الخلق متفاوتين ف الأفهام والطبائع، متخالفين ف الآراء والاعتقادات، مثلما خالف بينهم ف الصور والهيئات

"ومن آياته خَلْق السماواتِ وارضِ واخْتلاف الْسنَتم والْوانم" (الروم: من الآية22).

ذَّبكو َتَغْناسو لخب نا مماهذا الطريق "و ب فيهم الغرائز والشهوات، فمن غلبت عليه شقوته وأهواؤه فإنه يسير فوقد رك 

بِالْحسنَ فَسنُيسره للْعسرى" (الليل:10-8).

وسنجد العجائب من انحطاط بعض الناس وعبادتهم للمخلوقات والجمادات.

فإذا أردنا التخصيص، وصار الحديث عن المسلمين، فسنجد الأفهام المتفاوتة ف فقه الإسلام، وسنجد التقصير ف الإحاطة

بالشريعة والعقيدة، وسنجد الأهواء الت تُبعد صاحبها عن سلوك الطريق المستقيم.

رما يريد، وذو الطبع المتساهل الضعيف يحاول ج النصوص من القرآن والسنة إل رفذو الطبع المتشدد يحاول ج

النصوص إل ما يهوى، وأعداء الإسلام لا يقصرون ف بث الشبهات ودفع الأموال ف سبيل ذلك.

ولن مع هذا الواقع فهناك الطريق الأعظم واضحاً مستبيناً، ملاذاً آمناً ينضوي المسلم تحت لوائه، وقد انضوى خلال جميع

القرون منذ بدء الدعوة الإسلامية وهو تيار عريض وليس بالقليل، وأعن تيار أهل السنة فهم الأكثرية الغالبة، وهم الذين بنوا

الحضارة الإسلامية، وهم بناة الدول الإسلامية البيرة الت حمت مئات السنين كالدولة الأموية (ف المشرق والمغرب)،

والدولة العباسية، والدولة العثمانية، عدا عن الدول القوية الت نشأت ف صقع من أصقاع العالم الإسلام ولها دور

حضاري وعسري ف الدفاع عن الإسلام كالمرابطين والموحدين ف المغرب والأندلس أو الدولتين (النورية والصلاحية)

ف الشام ومصر، أو الدولة الغزنوية ف أفغانستان والهند...

فهذا هو التيار الأعظم الذي يعد مرجعيته التاب والسنة ثم الصحابة والتابعين وأئمة الفقه والحديث كالأئمة الأربعة،

والأوزاع، وابن حزم، والبخاري، ومسلم، وبقية أصحاب التب الستة وغيرهم ف كل عصر إل يومنا هذا.

هل يرتفع الخلاف؟
الاتب : محمد العبدة

التاريخ : 23 مايو 2016 م

المشاهدات : 8732



ورغم وجود الخلاف داخل هذا التيار ف بعض الأمور العقدية والفقهية، ولن يبق الحوار الهادئ وإبداء وجهات النظر

داخل هذا التيار هو السبيل الصحيح للمحافظة عليه، وليس الجفاء والمخاصمة والاتهام.

وأما إذا أردنا التضييق والانحصار فسنجد أنفسنا قلة قليلة محشورة ف زاوية من زوايا هذا التيار البير، وهذا ليس من

هدي الإسلام ولا هدي التعاون عل الخير والأمر بالمعروف.

وعندما قال الإمام ابن حزيمة: "من لم يقر بأن اله عل عرشه قد استوى فوق سبع سماواته فهو كافر حلال الدم.. علق

ه عليه وسلم_ وآمن به مفوضاً معناه إلال ه _صلتابه ولأحاديث رسول البذلك تصديقاً ل قلت: من أقر" :الإمام الذهب

اله ورسوله، ولم يخف ف التأويل ولا عمق، فهو المسلم المتبع، ومن أنر ذلك فلم يدر بثبوت ذلك ف التاب والسنة فهو

مقصر، واله يعفو عنه، ومن أنر ذلك بعد العلم، وقفاً غير سبيل السلف الصالح، وتمعقل عل النص، فأمره إل اله _نعوذ

باله من الضلال والهوى_"(1).

بير، ونعتنخطورة التفرق ضمن هذا التيار ال ثير _إلا من رحم ربك_ فهذا الذي يجب أن نتنبه إليه، ونعوالقصد هو ت

بالوسائل الت تؤلف ولا تباعد.

ولن هذه الدعوة إل التآلف لا تف التلفيق بين ما هو صحيح وغير صحيح، بين السنة والبدعة فهذا أيضاً لا يقرب ولا يؤلف،

فلا بد من جمع الناس عل الحق _إن أمن_ أو نعمل بـ"سددوا وقاربوا".

وهناك أمور كثيرة لم يختلف عليها أهل القرون المفضلة، وهناك السنن الت أمرنا الرسول _صل اله عليه وسلم_ باتباعها،

ومنها سنة الخلفاء الراشدين، فهو الميزان الذي نرجع إليه، والتمييع والتلفيق لا ينتج شيئاً قوياً، بل نستمسك بالحق الواضح

.وندعو إليه الآخرين بالحسن

أما الخلاف بين الملل والنحل فهذا لا يتركه الناس، واله _سبحانه وتعال_ هو الذي يحم بينهم فيما كانوا فيه يختلفون، بل

ثَركا نَلقّاً وح هلَيداً ععو َلب وتمي نم هال ثعبلا ي هِمانميدَ اهج هوا بِالمقْساريم "والقرآن ال هذا أحد أدلة البعث ف

النَّاسِ لا يعلَمونَ ليبيِن لَهم الَّذِي يخْتَلفُونَ فيه وليعلَم الَّذِين كفَروا انَّهم كانُوا كاذِبِين" (النحل:38، 39).

_____________

(1) سير أعلام النبلاء 14/373.

 

 

المسلم

المصادر:


