
ختم الإمام البخاري ‐رحمه اله‐ كتابه العظيم الصحيح بحديث أب هريرة ‐رض اله عنه‐ عن النب ‐صل اله عليه

وسلم‐ أنه قال: « كلمتَانِ خَفيفَتَانِ علَ اللّسانِ ، ثَقيلَتَانِ ف الْميزانِ ، حبِيبتَانِ الَ الرحمن سبحانَ اله وبِحمدِه ، سبحانَ

.« يمظالْع هال

، اهخَطَاي طَّتح ةرةَ ماىم موي ف دِهمبِحو هانَ الحبس قَال نهريرة مرفوعاً: « م ثنايا صحيحه حديثاً آخر عن أب وروى ف

وانْ كانَت مثْل زَبدِ الْبحرِ».

يا اله أي ذنوب هذه الت تثر وتتراكم ثم تذهب ف لحظة واحدة مثل زبد البحر؟!

اللهم لك الحمد لا نحص ثناء عليك أنت كما أثنيت عل نفسك.

جعلت من هم ف تَعرف إل اله تعال السع الدائم إل استحضار قربه ومعيته وإحاطته وشهوده، والسع ف ذات الوقت

صور بشرية بدائية ساذجة؛ تنتم كلما ذكرته أو تذكرته، فه بال تخطر عل جميع الصور المحددة والخيالات الت نف إل

إل عقل الواهن المحدود الذي صمم ليفهم تلك المعان ويعقلها لا ليتصورها وكأنه يراها بناظريه.

وحين قال ‐عليه الصلاة السلام‐: « انْ تَعبدَ اله كانَّكَ تَراه ، فَانْ لَم تَن تَراه فَانَّه يراكَ »، قصد ‐واله أعلم‐ استشعار

القرب،  وتحقيق معان الأسماء الإلهية العظيمة الجميلة دون تخيل الصور الت ترد عل المخيلة أو اعتمادها، ولذا قال

العلماء:(كل ما خطر ببالك فاله ليس كذلك).

ه وتفرده عن عباده، لايقاس إليهم ولا يماثلهم ولا يخطر عل(التسبيح)، أي: التنزيه والتقديس والاعتقاد بأحدية ال وهذا معن

قلوبهم وصف كيفيته ولا تصورها {لَيس كمثْله شَء وهو السميع البصير} (11:الشورى) .

ذكر التسبيح ف القرآن الريم سبعاً وثمانين مرةً بصيغ مختلفة.

لماذا اسبِح؟
الاتب : سلمان العودة

التاريخ : 21 يناير 2017 م

المشاهدات : 4907



سورة الإسراء تُفتتح بـ(سبحانَ)، وهو مصدر يعن التنزيه المطلق التام له عن كل صفات النقص والعيب والخطأ والزلل

والجهل، وإثبات أضداد ذلك من المال والجلال والجمال والعظمة والعلم والرحمة والحلم والفضل.

تبدأ بالتسبيح؛ لأنها تتحدث عن أمر خارج عن سنن الحياة العادية وعن قدرات البشر، إنها تتحدث عن الإسراء من مة

المرمة إل بيت المقدس، ثم العروج إل السماوات العلا، وهو أمر إله محض لا يدخل تحت قدرة البشر.

وتُختتم بالتهليل والتبير والتحميد، فأنها منزع اللمات الأربع: « سبحانَ اله والْحمدُ له ولا الَه الا اله واله اكبر »، فآخر

السورة: {وقُل الْحمدُ له الَّذِي لَم يتَّخذْ ولَدًا ولَم ين لَّه شَرِيكٌ ف الْملْكِ ولَم ين لَّه ول من الذُّل}، وهذا معن "لا إله إلا

اله"، {وكبِره تَبِيرا} (111:الإسراء).

.« هانَ الحبه عليه وسلم بدأ بـ« سال مع أنه صل ،« تدَاب ِهِنياكَ برضي لمات قال: « لاهذه ال وحين ذكر النب

ل ومضمتتحدث عن تسبيح تم وك فه ،{ِضرا ا فماتِ واومالس ا فم هل حبس}ريم سور تُفتتح بـالقرآن ال ف

.وانقض

وسور أخرى تفتتح بصيغة: {يسبِح له ما ف السماواتِ وما ف ارضِ}، فتتحدث عن تسبيح مضارع يحدث الآن ويستمر

ويدوم .

وسورة تُفتتح بـ{سبِح اسم ربِكَ اعلَ} (1:الأعل)، وهو أمر يقتض حدوث التسبيح ف المستقبل.

فالتسبيح شامل للأزمنة الثلاثة؛ ماضيها وحاضرها ومستقبلها.

الون كله مندمج ف تمجيد اله فيف نشذ نحن عنه ونظل ف غفلاتنا؟! ثم نستغرب بعد ذلك أن يقتلنا القلق والخوف

واليأس!

ِحبس) لَتا نَزفَلَم .« موعكر ا فلُوهعه عليه وسلم‐ « اجال صل‐ هال ولسر قَال (يمظِكَ الْعبر مبِاس ِحبفَس) لَتوحين نَز

اسم ربِكَ الاعلَ) قَال « اجعلُوها ف سجودِكم » (رواه أحمد، وأبو داود، والحاكم وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه).

ولذا تسم الصلاة (سبحة) بضم السين؛ لثرة ما يردد العابد فيها من التسبيح، ولو كان بألفاظ متغايرة؛ فالذكر نوعان:

١-نف للنقائص والعيوب والخيالات البشرية عن الرب العظيم المتفرِد.

٢-وإثبات للمالات والفضائل والجمال والجلال والعظمة والبرياء والمجد.

ف سورة الإخلاص مثلا تسبيح وتنزيه وتقديس كقوله: {لَم يلدْ ولَم يولَدْ * ولَم ين لَّه كفُوا احدٌ}، وهو نص عظيم يذكر

المؤمن بتنزيه اله عن مشابهة خلقه أو مماثلتهم، فلا تضرب له الأمثال، ولا يدركه الخيال، ولا يخطر ببال، وفيها الإثبات

وهو: {اله احدٌ}.

وفيها ما هو مركب منهما وهو: {اله الصمدُ}، فهو يعن نف مشابهة الخلق، ويعن إثبات المال ف الصفات، ويعن أنه

غن بذاته لا يحتاج إل أحد، ولا يحتاج إل شء، والل محتاج إليه.

من شأن الإنسان إذا تحدث عن أحد أو وصفه أو ذكر شيئاً فإنه يتداع إل ذهنه تصور أو خيال، ناتج عن مقارنة هذا الشء

الذي يتحدث عنه بالأشياء الت يعرفها ويعرف الألفاظ الدالّة عليها، وهذا طبع ف العقل البشري لا ياد ينفك عنه.

ولذلك وقع للبشر ف تاريخهم من ألوان الشرك ما وقع، وغالب هذا الشرك ناتج عن تشبيه الخالق بالمخلوق أو تمثيله أو

تصويره أو قياسه عليه أو إعطاء الربوبية لشء من المخلوقات المادية، ولذلك كثر ف القرآن الريم الحديث عن تنزيه اله

وتقديسه، فاله تعال لا يقاس بخلقه ولا يقاس به خلقه، والتسبيح الدائم هو نف للتصورات والتهيؤات والتخيلات والخطرات

الت تخطر ف بالنا حينما نتحدث عن اله أو نقرأ عنه.

ولذلك قال ف سورة الصافات: {سبحانَ اله عما يصفُونَ * ا عباد اله الْمخْلَصين} (160،159)، وف آخر السورة:

.(181-179) {ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْحو * ينلسرالْم َلع مَسفُونَ * وصا يمع ةزالْع ِبِكَ ربانَ رحبس}



ينزه ويسبح عن أوصاف البشر الذين وصفوه تعال بما لا يعلمون وما لم يوقفهم عليه خبر من السماء عل لسان أحد

هال ادبع بالغيب، ولذلك قال: {ا ورجم وافتئات لفهو تَقو الوح غير ما جاء ف عل ه تعالل وصف لالأنبياء، ف

الْمخْلَصين}، يعن من الأنبياء وأتباع الأنبياء؛ الذين آمنوا باله ورسله ووحيه وصدَّقوا المرسلين وقالوا عن ربهم ما قاله

أنبياؤهم ورسلهم دون تجاوزٍ أو اعتداء.

ومن المعن: تنزيه اله وتسبيحه عما تصفه خواطر البشر، وعقولهم الليلة، وأذهانهم العليلة، وعجزهم الظاهر، وخيالهم

البسيط الساذج.

له الأسماء الحسن؛ الت تفرد بمعانيها وحقائقها وكمالاتها، لا تقاس بما عليه الخلق، ولا يجوز أن يرسم الإنسان لها صورة

معينة ف ذهنه، كل الصور منفية، وحقيقة الصفات والأسماء غير مدركة للبشر، ولنهم يملون الإيمان بها، ويملون تصور

أنفسهم وضعفهم وافتقارهم وحاجتهم الذاتية إليه سبحانه، فيقع لهم الخشوع والخضوع والذل والانسار بين يديه.

هذا التسبيح الذي ينجو به العبد من الأزمات والمضايق والمحن، ويخلص من الهموم والغموم والأحزان؛ كما نج يونس

من بطن الحوت: {فَلَو انَّه كانَ من الْمسبِحين * لَلَبِث ف بطْنه الَ يوم يبعثُونَ} (144،143:الصافات).

هموم الفرد ف رزقه، ومعاشه، وعلاجه، وزوجه، وولده، ووظيفته، ومستقبله، وهموم الشعب والأمة ف السع للتفوق،

والتنمية، والنهوض، والنجاح، ومواجهة تحديات الحياة.

إن قمة الإيمان والتوحيد ه قمة الإثبات والتجريد، فالإثبات يعن الإيمان بالإله الخالق الرازق العظيم؛ الذي يغيِر ولا يتغير

ولا يعجزه شء.

والتجريد يعن السمو والتّرقّ عن تشبيه هذه الصفات والأسماء بما عهدناه وألفناه ف كوننا وحياتنا ووفق بيئاتنا وما حولنا.

العقل البشري مصمم خصيصاً للتعامل مع الون، وحين يعمل ف حقله يصنع الإبداع والإنجاز، ويأت بما يبهر ويذهل من

الابتار والشف، وبهذا عظمت حضارة الإنسان وتراكم خيرها ونفعها وتيسيرها للحياة.

وهو عاجز عجزاً حقيقياً توينياً عن أن يعمل ف نطاق الغيب، بما هو أكثر من الإثبات، فهو عاجز عن تصور يوم القيامة

عل حقيقته، وتصور الصراط، والميزان، والجنة والنار، وتفاصيل ذلك اليوم الطويل العصيب، وإنما يؤمن العبد المؤمن

{ـنيعا ةـن قُـرـم ملَه ـخْفـا ام نَفْـس لَـمتَع َـَف} :ـه، وهـو القائـلال ض كيفيـة ذلـك إلـفـوالقـرآن والسـنة وي بمـا جـاء فـ

(17:السجدة)، وف الجنة: «ما لا عين رات ولا اذُنٌ سمعت ولا خَطَر علَ قَلْبِ بشَرٍ »، و(ليس ف الجنة مما ف دنياكم إلا

الأسماء).

إن كثيراً من الشُّبهات الت تغش شباب اليوم، وتدور ف مخيلاتهم، وتجري عل ألسنتهم؛ ناتج عن تشبيههم وتمثيلهم

وتصويرهم أمور الغيب عل أمور الشهادة، وقياسهم ما غاب عل ما حضر، وظنهم أن ف مقدور عقولهم ومخيلاتهم تصور

أمور الغيب والآخرة وفق ما عهدوا وألفوا، فيترتب عن ذلك الإحساس بالتناقض والاختلاف، أو عدم الاستيعاب أو عدم

الفهم، ولو أنهم أدركوا أن لذلك الغيب قدسيته وقوانينه، ونواميسه وسننه، ومعانيه وألفاظه.. الت لا يدركونها إلا إذا رأوها؛

لسلم لهم يقينهم وإيمانهم من الشبهات المردية.

أسم درجات الإيمان أن تُسلّم وتصدق بخبر اله وخبر الوح المتواتر القطع الثابت، وف الوقت ذاته تجرد هذه الأخبار

من التخيلات واليفيات المعهودة ف العقل والحياة.

أصابن أرق عارض بسبب ضيق عابر فقال ل صديق: إذا أويت إل فراشك فاندمج ف تسبيح دائم ولا تنشغل بعدده، قل:

سبحان اله سبحان اله.. حت تتعب.. حت تنعس.. حت تنام!

قلت له: اولَيس القرآن أفضل وأول؟

ه حتاستحضار وتركيز، بينما التسبيح كلمة واحدة ترددها عشراً ومائةً وألفاً وما شاء ال ن القرآن يحتاج إلول ،قال: بل



تغلبك عينك، ولو خطر لك سرحان أو شرود.

وتذكرت حديث المؤمنة الصديقة فاطمة بنت محمد حين احتاجت خادمة فقال ‐صل اله عليه وسلم‐ لها ولبعلها الإمام

عل رض اله عنه: « الا ادلُّما علَ ما هو خَير لَما من خَادِم ، اذَا اويتُما الَ فراشما ، او اخَذْتُما مضاجِعما ، فَبِرا

ثَلاثًا وثَلاثين ، وسبِحا ثَلاثًا وثَلاثين ، واحمدَا ثَلاثًا وثَلاثين ، فَهذَا خَير لَما من خَادِم » (كما ف البخاري ومسلم).

يا من تعانون المشقات ف أعمالم وصحوكم! ويا من يشتون الأرق عند نومم! يا من تعايشون القلق ف يقينم! يا من

تتذمرون من هجوم الناس عليم وتعرضهم لم بغير حق: هذا الورد العذب الزلال، هذا المنقذ من الضلال.

 

المصادر:


