
 

ة والفريدة فريم، من البحوث المهمالخوارج وتأويلاتهم المنحرفة لآيات القرآن ال (عطا حسن هذا البحث للدكتور: سام)
الموضوع، فهو يتحدث عن منهج الخوارج ف تعاملهم مع القرآن الريم، وكيفية تحريفهم له ليوافق أهواءهم ومعتقداتهم

الفاسدة، ويعرض أمثلة لذلك، وينقدها.

 

وقد احتوى البحث ‐إضافة لموضوعه الرئيس‐ عل الثير من المسائل المهمة، منها:

 -التعريف بالخوراج وذكر أسمائهم.

.ر، وبداية ظهورهم كحزب سياسبداية ظهور الخوارج كمنهج وف- 

 -فرق الخوارج، وهل الإباضية فرقة منهم؟

 -صلة الخوارج بالسبئية.

 -أفار الخوارج ومبادؤهم العامة.

.ر الإسلامالف ظاهرة التأويل ف- 

 -نماذج من تأويلات الخوارج الفاسدة، وتفنيدها.

تصحيح بعض ما جاء ف بصيرة بهذا البحث، وضبطنا حواشيه بقدر المستطاع، إضافة إل موقع عل وقد اعتنينا ف

نسخته المنشورة (الوحيدة) عل الانترنت من أخطاء؛ رغبة ف تقريبه لطلبة العلم، وجمهور القراء الأعزاء، واله نسأل أن

ينفع به، ويجزي مؤلفه خير الجزاء.

الخوارج وتأويلاتُهم المنحرفة لآيات القرآن الريم
الاتب : سام عطا حسن

التاريخ : 17 نوفمبر 2017 م

المشاهدات : 13232



لتحميل الملف كاملا اضغط هنا ..

 

المقدمة

الحمد له وكف، وسلام عل عباده الذين اصطف، ثم أما بعد:

فيعتبر موضوع الخوارج من الموضوعات الت شغلت بال كثيرٍ من مفري الإسلام وعلمائه، لما لاحظوه من تَطَرف وغُلُو

ف أفارهم ومبادئهم، إلا أنّ تأويلاتهم المنحرفة لبعض آيات القرآن الريم لم تلق نفس العناية، فانت هذه الدراسة عن

ضوء ريم، ومناقشتها فالخوارج، لبيان أهم مبادئهم، وفرقهم، وصلتهم بالسبئية، وبيان بعض تأويلاتهم لآيات القرآن ال

الفرِ الإسلام الصحيح، سائلا المول ‐عز وجل‐ أن يجعل هذا العمل خالصا لوجهِه الريم.

وقد وقفت عل دراسات عديدة بينت آراء الخوارج الاعتقادية، وذَكرت فرقَهم، ونُبذًا يسيرة من عقائدهم، إلا أنن لم أجد ‐

حسب اطلاع‐ دراسة واحدة تحدثت عن صلتهم بالسبئية، وتأويلاتهم المنحرفة ف صعيد واحد.

كان الخوارج والشيعة ضمن معسرٍ واحد، وهو معسر عل ‐رض اله عنه‐ مما جعل الدكتور محمود قاسم ‐عميد دار

العلوم سابقًا‐ يعتبر الشيعة والخوارج مظهرين لحزب واحد، الخوارج يوِنون المظهر الخارج، والشيعةُ يوِنون الجانب

السري الباطن[ 1 ]، واشتركوا ف فرة الخروج عل عثمان ‐رض اله عنه‐ وف تفيره ‐وهو المبشَّر بالجنّة‐ والبراءة

منه[ 2 ].

والخوارج كذلك اسم لحزب سياس، وفرقة دينية، خَرجت عل الإمام عل بن أب طالب ‐رض اله عنه‐ بعد أن كانت

تحارب معه إبان معركة صفين، بسبب رفضهم لنتيجة التحيم، فرفعوا شعارا صار رمزا لتحركهم وهو: لا حم إلا له. وبعد

موقعة صفين، امتاز الخوارج عن الشيعة، وسلك كل فريق مسلا يناقض الآخر، بل أصبح كل فريق يتبرأ من الآخر.

شأن عل قال ف ،نَّ (صالح بن مسرح) الخارججال الذي نشأ بين الشيعة والخوارج، من ذلك اوأورد الطبري طرفًا من الس

من عل دهن، فنحنوا نكأهل الضلال، ور ِجال، وشَكَّ فه الرأمرِ ال ف منشَب أن حه عنه‐ وأتباعه: "فلم يال رض‐

وأشياعه براء"[ 3 ].

ِهالشيعة: "أما بعد: فإن هذا الخَرِق: معقل بن قيس، قد ۇج ذم ف ستورد الخارجوكذلك ما أورده الطبري من خطبة الم

إليم، وهو من السبئية المفترين[ 4 ] الاذبين، وهو له ولم عدو"[ 5 ].

أما معقل بن قَيس الشيع: فقد سم الخوارج بالمارقة الضلال[ 6 ]... وجاء ف خطبة صعصعة بن صوحان الشيع: "ولا

قوم أعدى له ولم، ولأهل بيت نبيم، ولجماعة المسلمين، من هذه المارقة الخاطئة، الذين فارقوا إمامنا –يقصد الخوارج‐

واستحلوا دماءنا، وشهدوا علينا بالفر.."[ 7 ]. ووصف أبو حمزة الخارج الشيعة وصفًا بين فيه بعض آرائهم، فقال: "وأما

نافذٍ ف الدين، ولا بعلم رٍ نافذٍ فصه، لم يفارقوا الناس بِبال رية عله، وأعلنوا الفتاب الب ترظَاه عيهذه الشيعة، فَش

القرآن، ينقمون المعصية عل أهلها، ويعملون إذا ۇلّوا بها، يصرون عل الفتنة، ولا يعرفون المخرج، جفاةٌ عن القرآن، أتباعُ

إل الدنيا، قلّدوا دينهم رجً لا ينظر لهم.!! {قاتلهم اله أن يؤفون}"[ كهان، يؤملون ف بعثِ الموت، ويعتقدون الرجعة[ 8 ]​

.[ 9

http://alabasirah.com/download/1662


 

الدراسات السابقة:

كتبت دراسات ورسائل أكاديمية عديدة عن الخوارج، ذكرت بعضها ف ثبت المصادر والمراجع، ومع ما لهذه التابات من

قيمة لا تُنر، بل تُذكر فَتُشر، ومع ما أفدته منها ف بحث هذا، إلا أنن لم أجد فيها بحثًا مستوعبا للأمور الت تعرضت لها

ف هذا البحث، وكل ما وجدتُه شذراتٍ متفرقة، قمت بالتأليف بينها، وكنت ف كل ذلك ألتزم جمع المادة العلمية من

مصادرها المعنية، مع الالتزام بالموضوعية، والأمانة ف النقل، فعزوت النصوص إل أصولها، وخَرجت الأحاديث من كتب

السنة ودواوينها، ثم تعقبت تأويلاتهم بالنقد. كما بينت صلتهم بالسبئية، ف بحثٍ متامل يسهل عل الباحث الرجوع إليه.

غير أنن ابادر فأقرر أنّ قلّة آثار الخوارج الفرية، وتفاسيرهم، وتأويلاتهم، ترجع إل استمرارهم ف الثورة الدائمة، والصراع

الدام، منذ نُشوئهم إل أن قُلّمت أظافرهم، وكسرت شوكتهم[ 10 ]، فلم تن لهم مؤلفات كبقية الفرق الأخرى، تُمن

الخوارج، إنما عرفناها من نَقل ه: "وأقوالهذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه ال الباحثين أن يستقوا منها آراءهم، وف

الناس عنهم، لم نَقف لهم عل كتابٍ مصنف، كما وقفنا عل كتب المعتزلة، والرافضة، والزيدية، والأشاعرة... الخ"[ 11 ].

وقد ذكر ابن النديم أسماء بعض كتبهم، حيث ذكر منها اثنين وعشرين كتابا، وليس لهذه التب وجود الآن، إما لونها

(مستورة محفوظة)[ 12 ]كما قال، وإما لونها ضاعت.. ولا شك أن قلّة مؤلفات الخوارج تضع صعوباتٍ أمام الباحثين،

وتجعلهم عالةً عل كتب التأريخ، وكتُب الفرق والمقالات، والموسوعات الأدبية.

 

منهج ف البحث:

اتبعت ف بحث هذا المنهجين: الاستقرائ، والوصف، واعتمدت عل أوثق المصادر وأهمها من كتب الفرق والتاريخ

والأدب، الت عنيت بالعرضِ لتاريخهم، وآرائهم، وتأويلاتهم، ثم نهجت منهج النقد والتفنيد لما ذكرتُه من آراء.

وبعد: فإن أجزم بأنن لو أعدت النظر ف هذا البحث مرة أخرى، لوجدت فيه ما يحتاج إل تعديل أو تبديل، أو تقديم أو

تأخير، أب النَّقص –عل حد قول العماد الأصفهان‐ إلا أن يستول عل جملة البشر، وأب المال أن يون إلا لتاب اله،

فالمال له وحده، والعصمةُ لرسله وأنبيائه.

 

تمهيد:

جرى التفسير منذ عصر الرسالة إل زمن أتباع التابعين عل وتيرة واحدة، تناقله الخلف عن السلف بطريق الرواية

والسماع، مع الاجتهاد اليسير الذي كان يجِدُّ مع كل عصر، تبعا لما يتجدد من أمور لم ين لها وجود ف العصر الذي

سبقه،  وهذا راجع إل أن الناس كلما تباعدوا عن عصر النبوة، واتسعت الفتوحات الإسلامية، ودخل الأعاجم ف دين اله،

ازدادت نواح الغموض ف التفسير، وزادت الحاجة إل البيان الشامل، والتفسير الواسع، فتضخّم التفسير كلما مرت عليه

السنون.

بيدَ أنّ هذا التضخم لم يخرج بالأئمة المفسرين عن الحدِّ المعقول، فما زاد بعضهم عن الاجتهادات العقلية الت لم تخرج عن

قوانين اللغة، ولم تتعدّ حدود الشريعة، مما جعلها محتفظة بصبغتها الشرعية ولم تتجاوز دائرة التفسير بالرأي المحمود.



وظل الأمر كذلك إل أن ظهرت الفرق المختلفة، والمذاهب المتنوعة، وظلّت الفرق تتحزب وتتعصب وتتنافر وتتناحر،

وانبرى من كل فرقة علماؤها يحاولون نصرة مذهبهم، ويدافعون عن معتقداتهم، فاتّجهوا جميعا إل القرآن الريم، كل يبحث

فيه عما يقَوي رأيه ويؤيد مذهبه، ومن لم يظفر منهم بِبغيته فيه أخضع الآيات القرآنية لمذهبه، ومال بها إل رأيه وهواه،

واولَها بما يتفق وعقيدته.

ا علغالب صار التعصب الأعم الرأي المذموم، واستفحل الأمر حت ومن هنا بدأ الخروج عن دائرة الرأي المحمود إل

أصحاب الملل والنحل، فأخرجوا للناس تفاسير أولوا فيها كلام اله عل وِفق أهوائهم، وآرائهم البعيدة عن الحق والصواب.

فر، مثلما اختلفوا فدرجة الابتداع وال بأحد منهم إل أمور اجتهادية، لا تصل وقد بدأ الخلاف بين المسلمين أول ما بدأ ف

موضع دفنه عليه الصلاة والسلام، أيدفَن بمة، أم بالمدينة، أم يدفن ببيت المقدس؟ واختلفوا أيضا ف سقيفة بن ساعدة

يوم التشاور ف تولية من يخلُف رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ بعد وفاته، ومع الاختلاف كان المسلمون يدًا واحدة،

وكانت عقيدتهم واحدة[ 13 ].

واستمر الحال عل هذا المنوال حت زمن الخليفة الثالث عثمان بن عفان ‐رض اله عنه‐ وكان ما كان من خروج

السبئيين عليه، ثم انته الأمر بمحاصرة داره وقَتله، فاهتز المجتمع المسلم هزةً عنيفة، وهب قوم يطالبون بدم عثمان،

رض‐ ل منهما شيعة وأتباع، ثم انشق الصف بين جماعة عله عنهما، وكان لال ومعاوية رض ونشبت الحرب بين عل

اله عنه‐ بعد مسألة التحيم، فظهرت منذ ذلك الحين فرقتا الشيعة والخوارج، منها من انحاز لعل ‐رض اله عنه‐،

ومنها من انحاز لمعاوية ‐رض اله عنه‐.

ثم أخذ هذا الخلاف وذلك التفرق يتدرج شيىا فشيىا، ويزداد حينًا بعد حين، إل أن ظهرت الفرق المختلفة، الت تَزيا بعضها

الإسلام، فابتدعوا أقوا الإسلام، وأضمرت له العداء، ثم غَلا بعض أتباع هذه الفرق والطوائف، وزاد حقدهم عل ِبزي

ومذاهب، تُخرِج من الملَّة، كالقول بالحلول والاتحاد، والتناسخ[ 14 ]، بل نَظَرت كل فرقة من هذه الفرق إل القرآن من خلال

عقيدتها، واولَته بما يتفق وأهواءها[ 15 ]، ومن هذه الفرق فرقة الخوارج... الت سأعرض لها ف هذه الدراسة، وأبين نماذج

لتأويلاتها المنحرفة.

 

 الفصل الأول: تاريخ الخوارج

 

المبحث الأول: التعريف بالخوارج ف اللغة والاصطلاح، وبيان أشهر أسمائهم، وألقابهم

 

الخوارج ف اللغة:

الخوارج جمع خارج، وخارج مشتق من الخروج، ويأت لفظ الخروج ف اللغة لعدة معان، منها: أنه يأت بمعن يوم القيامة،

يوم العيد، وعل ا عل[ق: 42]، ويطلق الخروج أيض{وجالْخُر موكَ يذَل قةَ بِالْححيونَ الصعمسي موي} :قوله تعال كما ف

ظهور النَّجابة، يقال: خَرجت خوارج فلان: إذا ظهرت نجابته، وتوجه لإبرام الأمور وإحامها. ويطلق الخروج ويراد به نقيض

هال رِهك نَلدَّةً وع دُّوا لَهع وجوا الْخُرادرا لَوو} :الجهاد، قال تعال ريم بمعنالقرآن ال الدخول،[ 16 ]وورد الخروج ف



انْبِعاثَهم فَثَبطَهم وقيل اقْعدُوا مع الْقَاعدِين}[التوبة: 46].

وجاءت كلمة الخوارج ف اللغة أيضا بمعن: الطاقات، والمحاريب ف الجدار من باطنه، أو ه كل ما يخرج مخالفًا لشل

البناء بغرض التزيين والتحسين[ 17 ].

 

الخوارج ف الاصطلاح:

طالب ‐رض بن أب الإمام عل الدين الحق، أو عل الناس أو عل وا بذلك لخروجهم علمذكر علماء اللغة أن الخوارج س

اله عنه‐ بعد موقعة صفين[ 18 ].

ويرى بعض مؤرخ المقالات والفرق أنّ تسمية الخوارج جاءت لخروجهم عل الإمام عل ‐رض اله عنه‐ إلا أنّهم اختلفوا

ف أسباب التسمية عل قولين:

الأول: إنهم الطائفة الت خرجت عل الإمام عل ‐رض اله عنه‐، قال الأشعري: "والسبب الذي تسمت به الخوارج هو:

خروجهم عل عل بن أب طالب ‐رض اله عنه‐، وهو ما ذهب إليه البغدادي"[ 19 ].

الثان: إن كل من خرج عل الإمام الحق الذي اتفقت عليه الجماعة يسم خارجيا، سواء أكان الخروج ف زمن الخلفاء

الراشدين، أو كان بعدهم ف عهد التابعين لهم بإحسان، أو عل الأئمة ف كل زمان[ 20 ]. وأيا كان تعريف الخوارج بواحد

من هذه التعريفات، فمن الواضح ارتباط هذه المعان الاصطلاحية بالمعن اللغوي للخروج كما بينا سابقًا.

:سبيل الحق، مستشهدين بقوله تعال ه، وطلب الشهادة فسبيل ال أما الخوارج: فيرون أنّ لقبهم مأخوذ من الخروج ف

ــورا ــه غَفُ ــانَ ال كو ــه ال ــ ــره علَ جا ــع ــدْ وقَ ــوت فَقَ الْم هــدْرِك ي ــم ــوله ثُ سرو ــه ال ــ ــاجِرا الَ هم ــه تيب ــن م جــر ــن يخْ مو}

رحيما}[النساء:100].

وللخوارج ألقاب وأسماء كثيرة يرضون ببعضها، وينرون البعض الآخر.

‐ فَهم الخوارج: وهو أشهر أسمائهم وأكثرها استعما، وهو الاسم الذي يشمل جميع فرقهم، وقد ورد عل ألسنة كتاب

المقالات والفرق، والتاريخ، وهو اسم يحتمل أن يون مدحا أو ذما.

هدْرِكي ثُم هولسرو هال َلا ااجِرهم هتيب نم جخْري نمو} :فإذا كانت التسمية – كما يرى الخوارج‐ مأخوذة من قوله تعال

الْموت فَقَدْ وقَع اجره علَ اله وكانَ اله غَفُورا رحيما}[النساء:100]، فه تسمية مدح، ويقبل بها الخوارج.

أما إذا كانت التسمية بمعن الخروج عل الأئمة أو عل الناس، أو عل الدين، أو عل عل بن أب طالب ‐رض اله عنه‐،

فه ولا شك تسمية ذَم لهم، وهو ما سار عليه كتّاب المقالات والفرق وغيرها[ 21 ]. والخوارج لا يأنفون من إطلاق تسمية

الخوارج عليهم، قال شاعرهم عيس بن فاتك:

كذبتم ليس ذاك كما زعمتم *** ولن الخوارج مؤمنونا[ 22 ].

‐ والحرورية: لانحيازهم ف أول أمرهم إل قرية حروراء بالقرب من الوفة[ 23 ].

‐ والمحمــة: اشتهــر الخــوارج بهــذا اللقــب، بســبب إنــارهم تحيــم المحميــن، وقــولهم (لا حــم إلا الــه)[ 24 ]، ويــرى

الشهرستان: "أن المحمة الأول هم الذين خرجوا عل أمير المؤمنين عل ‐رض اله عنه‐ وراسهم: عبد اله بن الواء،



رضيت ممين: "إن كنت تعلم أنك الإمام حقًا فَلالح مبعد ح وحرقوص بن زهير... وقالوا لعل ،ه بن وهب الراسبوعبد ال

ا ومعاوية رضميهما؟ وإن كنت لم تعلم أنك الإمام حقًا، لم أمرتنا بالمحاربة؟ ثم انفصلوا عنه لهذا السبب، وكفّروا عليبِح

اله عنهما"[ 25 ]،

.[ 26 ]ه تعالم إلا لون هناك حمين، ويجب ألا يم الحلأنهم – حسب اعتقادهم – رضوا بح

نى ماشْتَر هنَّ القوله: {ا ه فالشراء الذي ذكره ال هذا اللقب، لأنه صفة مدح، وهو نسبة إل الخوارج والشُّراة: أحب ‐

الْمومنين انْفُسهم واموالَهم بِانَّ لَهم الْجنَّةَ يقَاتلُونَ ف سبِيل اله فَيقْتُلُونَ ويقْتَلُونَ وعدًا علَيه حقا ف التَّوراة وانْجِيل والْقُرانِ

ومن اوفَ بِعهدِه من اله فَاستَبشروا بِبيعم الَّذِي بايعتُم بِه وذَلكَ هو الْفَوزُ الْعظيم}[التوبة:111]، يقول الأشعري: "والذي له

سموا شراة، قولهم: شرينا أنفسنا ف طاعة اله، أي بعناها بالجنة"[ 27 ].

‐ والمارقة: وهذا الاسم أطلقه عليهم خصومهم، إشارة إل أنّهم هم المقصودون بأحاديث المروق من الدين، المشهور

المروي ف الصحيحين، فقد أخرج البخاري ف صحيحه عن أب سعيد الخدري ‐رض اله عنه‐ قال: سمعت رسول اله

‐صل اله عليه وسلم‐ يقول: (يخرج ف هذه الأمة قوم تحقرون صلاتم مع صلاتهم، يقرؤون القران لا يجاوز حلوقهم، أو

حناجرهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية)... الحديث[ 28 ]،

والخوارج قبلوا بهذه الأسماء إلا المارقة، فإنّهم لم يقبلوا أن يلقبوا به[ 29 ].

ويسمون أيضا: أصحاب الجباه السود، والنَّهروانية، والمخدوعين[ 30 ].

ويسم الخوارج أنفسهم أهل الحق، فيونون بذلك أول فرقة زعمت أنها عل الحق، وأن من سواها عل ضلال.

وقد وردت أحاديث صحيحة ف ذم الخوارج، اشتملت كتب الصحاح وحدها عل عشرة أحاديث، أخرج البخاري منها ثلاثة،

وأخرج باقيها الإمام مسلم[ 31 ].

 

المبحث الثان: نشأة الخوارج

يربط بعض المؤرخين ‐قدام ومحدثين‐ أصل الخوارج بحادثة التحيم ف معركة صفين، فالخوارج عندهم: هم الذين

خرجوا عل عل ‐رض اله عنه‐ ف تلك المعركة، ومع قبول الباحث الناقد مبدئيا لهذا الربط التاريخ بين ظهور الحزب،

وحادثة التحيم، إلا أن ذلك لا يعتبر سببا لظهور حزب منَظَّم كحزب الخوارج، إذْ لا يمن أن يون هذا الحزب قد تَونَ

هذا فجأة ودفعة واحدة، بل لابد أن تون فرة هذا الحزب الت تونت حولها مبادئه الأول منتشرة وقائمة قبل هذا التاريخ،

فحركة الخوارج لم تن وليدة صفين، وما قضية التحيم إلا ذريعة ملائمة استغلها قادة هذه الجماعة لإبرازها إل حيز

الوجود العلن كدعوة دينية إصلاحية ف ظاهرها، وكحزب سياس ف جوهره وأهدافه[ 32 ].

وأميل إل أنَّ أصل الخوارج تَونَ ف عهد النب ‐صل اله عليه وسلم‐، ومن ثم فهو سابق للثورة عل الخليفة عثمان ‐

رض اله عنه‐، وعل معركت الجمل وصفين، وغير خافٍ أنّ النب‐صل اله عليه وسلم‐  رسول وإمام ف آن واحد،

وأنّه كان يتول شؤون المسلمين الدينية، والمالية، والسياسية، والحربية، وإذا كان من معان الخروج هو الإنار عل الإمام

العادل، والاعتراض عليه، فإن هذا المعن حدث لصاحب الرسالة والقائد الأعل للمسلمين، فقد أخرج البخاري ف صحيحه

عن أب سعيد الخدري سعد بن مالك الأنصاري قال: (بينما النب ‐صل اله عليه وسلم‐ يقسم، جاء عبد اله بن ذي



أضرب ه، فقال: (ويلك من يعدل إذا لم أعدل..؟) قال عمر بن الخطاب: دعنفقال: اعدل يا رسول ال ،الخويصرة التميم

عنقه، قال: (دعه، فإن له أصحابا يحقر أحدكم صلاته مع صلاته، وصيامه مع صيامه، يمرقون من الدين كما يمرق السهم

من الرمية)[ 33 ].

إنّ هذا الحديث يصرح بأنّ الشخص الذي عارض النب ‐صل اله عليه وسلم‐، وطالبه بالعدل رجل تميم هو: عبد اله

بن ذي الخُويصرة، وورد ف روايات هذا الحديث أنّه (حرقوص بن زهير)[ 34 ]لذلك نجد أنّ أبا عوانة: يعقوب بن إسحاق

النيسابوري قد ترجم ف مسنده للأحاديث الت وردت ف الخوارج، وقرر أنّ من أسباب خروجهم: الأثرةُ ف القسمة، مع ما

فيه من الحمة الت خَفيت عليهم[ 35 ]، وهذا ينطبق عل الخارج الأول، أو أصل الخوارج الذي عارض النب ‐صل اله

رض‐ عل الذين خرجوا عل ه عنه‐، وعلال عثمان ‐رض الخوارج الذين خرجوا عل عليه وسلم‐، كما ينطبق عل

اله عنه‐ أيضا، فقد اتهموا عثمان بأنه قسم الأموال بين أقاربه[ 36 ]، وخص بها أناسا دون آخرين.

وأخبرنا الطبري أن الخوارج عل عثمان ‐رض اله عنه‐ تنادوا ف داره، بأن "أدرِكوا بيت المال لا تُسبقُوا إليه، وأتُوا بيت

المال فانتهبوه"[ 37 ]. وكتب معاوية إل عثمان ‐رض اله عنهما‐ يصف له الخوارج: "إنما همهم الفتنة وأموال أهل

لّمت السبئية فالجمل، ت قعةمو من شاركَ ف ه عنه‐ أموال البصرة علال رض‐ م الإمام علالذمة"[ 38 ].وعندما قس

ذلك، وخاضت ف الطَّعن عليه تحت الخفاء[ 39 ]، هذا ف سلف الخوارج...

أما ف خَلَفهِم: فيقول ابن أب الحديد: "وأصبح همهم إخافة السبايا، وإشاعة الفساد ف الأرض، واكتساب الأموال من غير

.[ 41 ]"ام، وتعطيل الحدود، والاستئثار بالغنالأح ور فطريق الحلال"[ 40 ]. مع أنهم زعموا أنهم ثاروا "من أجل الج

وإذا كانت بذرة الخوارج الأول ۇجدت ف عصر الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐، وكانت تتمثل ف الغلاة المتطرفين،

الذين جعلوا من أنفسهم موازين للحق والباطل، ومن عقولهم مقاييس للخطأ والصواب، فإن تلك البذرة لم تجد التربة

الصالحة لتنمو ف عهد النب ‐صل اله عليه وسلم‐، أو ف خلافة أب بر الصديق ‐رض اله عنه‐ قامع أسلافهم من

بعض الزوايا المظلمة من العالم الإسلام ف ء الخفالنُّمو البط ت، بل استمرت فالزكاة والمرتدين، إلا أنها لم تَم مانع

آنذاك.

أما ف عهد عمر ‐رض اله عنه‐، فهناك رواية أوردها ابن دريد، ربما تُوح بوجود هؤلاء القوم بين الناس، فقد ذكر أن

رجًـ اسـمه صـبيغ بـن عسـل التميمـ[ 42 ]أتـ عمـر بـن الخطـاب ‐رضـ الـه عنـه‐، فقـال: "خَـبِرن عـن {والذَّارِيـاتِ

ذَروا}[الذاريات:1].

فقال له عمر: افحص رأسك..! فإذا له ضفيرتان، فلو كان محلوقاً لأدرك أنه من الخوارج، إذ كان من علاماتهم التحليق"[ 43

. وقد ذُكرت هذه الرواية بصيغة أخرى، تقول: بأن عمر ‐رض اله عنه‐ ضربه بعراجين النخل حت أدم رأسه، حت قال ​[

صبيغ: "حسبك يا أمير المؤمنين، فقد ذهب الذي كنت اجِدُه ف رأس"، وقرر عمر نفيه إل البصرة، واعتبره من الزائغين،

وأمر الناس بعدم مخالطته. يقول عبد اله بن أحمد بن قدامة: "إنه عصم بتوبته تلك، عن الخروج مع الخوارج"[ 44 ]. ومن

يدري، لعله اندَّس ف البصرة مع بن تميم، وأكثر الخوارج منهم، وأصبح خارجيا، وإن كنا لم نسمع أو نقرأ اسمه بين

الخوارج المعروفين ف بطون كتب التاريخ المعروفة لدينا.

 

المبحث الثالث: صلة الخوارج بالسبئية



هناك دلائل كثيرة عل صلَة الخوارج بالسبئية، ويف أن رؤوس الخوارج أيام عل ‐رض اله عنه‐ هم من أولئك الثوار

الذين خرجوا عل عثمان ‐رض اله عنه‐، حت ليمنن القول: إنّ حركة الخوارج ه امتداد للثورة عل الخليفة الراشد

الثالث، وبخاصة بعد أن أدرك الثائرون أنّ عليا لن يون مطيةً لأهوائهم، وهذا صاحب الأزارقة: نافع بن الأزرق يعترف

صراحةً بأنّه حضر عثمانَ يوم قُتل[ 45 ]، ولعل هذا يفسر شدة معارضة الخوارج السبئية لقضية الحومة، وكان أول من

اعترض عل الأشعث بن قيس حينما كان يمر بين العشائر يقرأ عليهم كتاب التَّحيم، هو (صالح بن شقيق) الخارج، أحد

رؤساء (مراد) المذحجية، فقال له: لا حم إلا اله، ولو كره المشركون[ 46 ].

فقد كانوا يخشون أن تتم المصالحة بين المعسرين المتنازعين، فيقتصون منهم[ 47 ]. وهناك روايات عن ثقات التابعين

وفقهائهم وحفَّاظهم، تربطُ بين السبئية والخوارج الحرورية، منها:

لَمعا يمو هوِيلتَا غَاءتابو تْنَةالْف غَاءتاب نْهم ها تَشَابونَ متَّبِعغٌ فَيزَي قُلُوبِهِم ف ا الَّذِينمفَا} :قوله تعال ما ذ كره الإمام الطبري ف

تَاوِيلَه ا اله والراسخُونَ ف الْعلْم يقُولُونَ امنَّا بِه كل من عنْدِ ربِنَا وما يذَّكر ا اولُو الْبابِ}[آل عمران:7]، قوله: "وكان

قتادة إذا قرأ هذه الآية: {فَاما الَّذِين ف قُلُوبِهِم زَيغٌ} قال: "إن لـم يونوا الـحرورية والسبئية فلا أدري من هم. ولعمري لقد

كان فـ أهل بدر والـحديبـية الذين شهدوا مع رسول اله  ‐صل اله عليه وسلم‐بـيعة الرضوان من الـمهاجرين والأنصار،

خبر لـمن استـخبر، وعبرة لـمن استعبر، لـمن كان يعقل أو يبصر. إنّ الـخوارج خرجوا وأصحاب رسول اله ‐صل اله

عليه وسلم‐ يومئذ كثـير بـالـمدينة والشام والعراق، وأزواجه يومئذ أحياء، واله إن خرج منهم ذكر ولا أنث حروريا قط، ولا

رضوا الذي هم علـيه، ولا مالئوهم فـيه، بل كانوا يحدّثون بعيب رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ إياه ونعته الذي نعتهم به،

وكانوا يبغضونهم بقلوبهم ويعادونهم بألسنتهم، وتشتدّ واله علـيهم أيديهم إذا لقوهم. ولعمري لو كان أمر الـخوارج هدَى

لاجتـمع، ولنه كان ضلا فتفرق، وكذلك الأمر إذا كان من عند غير اله، وجدت فـيه اختلافـًا كثـيرا، فقد ألاصوا هذا الأمر

منذ زمان طويـل، فهل أفلـحوا فـيه يوما أو انـجحوا؟ يا سبحان اله كيف لا يعتبر آخر هؤلاء القوم بأولهم؟! لو كانوا علـ هدَى

قد أظهره اله وأفلـحه ونصره، ولنهم كانوا علـ بـاطل أكذبه اله وأدحضه، فهم كما رأيتهم، كلـما خرج لهم قَرنٌ أدحض

اله حجتهم، وأكذب أحدوثتهم، وأهرق دماءهم، وإن كتـموا كان قَرحا فـ قلوبهم وغَما علـيهم، وإن أظهروه أهراق اله

دماءهم، ذلم واله دين سوء فـاجتنبوه. واله إن الـيهودية لبدعة، وإن النصرانـية لبدعة، وإن الـحرورية لبدعة، وإن السبئية

.[ 48 ]"نبـ نَّهنكتاب، ولا س لبدعة، ما نزل بهن

ثم قال الطبري: "وهذه الآية وإن كانت نزلت فـيـمن ذكرنا أنها نزلت فـيه من أهل الشرك، فإنه معنـ بها كل مبتدع فـ دين

اله بدعةً فمال قلبه إلـيها، تأويً منه لبعض متشابه آيِ القرآن، ثم حاج به وجادل به أهل الـحق، وعدل عن الواضح من أدلة

آيه الـمـحمات، إرادة منه بذلك اللبس علـ أهل الـحق من الـمؤمنـين، وطلبـًا لعلـم تأويـل ما تشابه علـيه من ذلك كائنًا من

كان، وأي أصناف البدعة كان، من أهل النصرانـية كان، أو الـيهودية، أو الـمـجوسية، أو كان سبئيا، أو حروريا، أو قدريا، أو

جهميا، كالذي قال‐صل اله عليه وسلم‐: (فإذَا رأيتُـم الَّذِين يجادِلُونَ بِه فَهم الَّذِين عنَ اله فَـاحذَروهم)"[ 49 ]. وإذا ألقينا

بعض الضوء عل قادة الخوارج، فإن ذلك يزيل كثيرا من الغموض المحيط بنشأتهم، وبعلاقتهم بالسبئية.

فحرقوص بن زهير ‐كما علمنا‐ هو الرجل الذي اعترض عل الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ عند توزيع الغنائم، وكان

عل رأس ثوار البصرة من السبئية الذين حاصروا عثمان ‐رض اله عنه‐ وقتلوه. وقد أفلت من القصاص بالبصرة،

يقول الطبري: "ونادى منادي الزبير وطلحة بالبصرة، ألا إنْ كان فيم من قبائلم أحدٌ ممن غزا المدينة فليأتنا بهم، فجء

50 ]"تميم، وزيد بن الحصين الطائ لاب، فَقُتلوا، فما أفلت منهم إلا حرقوص بن زهير السعدي، من بنجاء بالبهم كما ي



] الذي بويع خليفة للخوارج ف منزله، وكان عل رأس العصابة الت جاءت تُهدد عليا ‐رض اله عنه‐، وتفرض عليه قبول

التحيم، وتقول له: "أجب القوم إل ما دعوك إليه، وإلا فعلنا بك ما فعلنا بعثمان"[ 51 ]، فهذا اعتراف صريح بأنه كان من

تلك العناصر الت شاركت ف الثورة عن الإمام الشهيد عثمان ‐رض اله عنه‐، وقد وصفة ابن كثير كذلك: "بأنه كان من

السبئية"[ 52 ].

وكذلك الأمر بالنسبة لشريح بن أوف العبس، فقد كان مع ابن سبأ ‐ابن السوداء‐ عند مسيره إل عثمان ‐رض اله عنه‐

، ثم كان ف جماعته قُبيل انشابِ معركة الجمل"[ 53 ].

ويزيد بن قيس الأرحب: كان أحد الذين سيرهم عثمان ‐رض اله عنه‐ ف خلافته من الوفة إل الشام إل معاوية[ 54 ].

أما خليفة الخوارج الأول: عبد اله بن وهب الراسب: فقد خلطت كثير من الروايات بينه وبين عبد اله بن سبأ، حت كاد

بعض التاب أن يقول: بأن عبد اله بن وهب الراسب ما هو إلا عبد اله بن سبأ[ 55 ]. وف ظنّ أنهما مختلفتان، وإن اتفقا

بأنه: "كان من السبئية"[ 56 ]كما أن هناك من القرائن ما يشير إل وأهدافهما واحدة، فقد وصفه الذهب ،أن كلاهما يمن ف

احتمال صلة هؤلاء القادة من الخوارج بالسبئية.

منها: ما ذكره المسعودي من أن رسول الخوارج إل عل يوم النهروان كان من يهود السواد،[ 57 ]كما أنّ ثورات الخوارج

الأول ف العراق وفارس، كانت حيث يوجد عدد كبير من اليهود[ 58 ].

كما كان رؤوس الخوارج من الثائرين عل عثمان ‐رض اله عنه‐ من أنصار ابن سبأ، فقد ذكرنا أنّ رأس الأزارقة ‐نافع

.ر الخارجنَت الفضعثمان، بل يمتدح قتلته من الثوار، مما يؤكد أن السبئية ح بإعلان خروجه عل تفبن الأزرق‐ لا ي

وهذا ما جعل أهل السنّة يستحلون دماء الخوارج، فقال الجاحظ ف ذلك: "لا نعرف فقيها من أهل الجماعة لا يستحل قتال

الخوارج، كما أنَّا لا نعرف أحدًا منهم لا يستحل قتال اللصوص وهذا ابن عمر ‐رئيس الحلسية بزعمهم‐ قد لبس السلاح

لقتال نجدة"[ 59 ]، إنّ العلائق الوثيقة بين رؤوس الخوارج وبين ابن سبأ تجعلن أميل إل انَّ حركة الخوارج قد نمت

وترعرعت ف أحضان السبئية.

 

المبحث الرابع: فرق الخوارج

انقسمت الخوارج إل عدة فرق، أشهرها:

 

أولا: الأزارقة: وهم أتباع نافع بن الأزرق

وهو من بن حنيفة (أتباع مسيلمة)، ولهم جملة من الآراء يمتازون بها عن بقية الفرق، منها:

يعتبرون مخالفيهم مشركين مخلدين ف النار، ويحل قتلهم وقتالهم.

يعتبرون دار مخالفيهم دار حرب، فيباح فيها قتل الأطفال، والنساء وسبيِهِن، واسترقاق مخالفيهم.

يذهبون إل أن أطفال مخالفيهم مخلدون ف النار.



يذهبون إل إسقاط حد الرجم عن الزان، إذ ليس له ف القرآن ذكر، وإل إسقاط حد القذف عمن قذف المحصنين من

الرجال، حيث لم يرد النص عل ذلك.

يجوزون عل الأنبياء الصغائر والبائر!

 

ثانيا: النجدات: وهم أتباع نجدة بن عويمر

من بن حنيفة كذلك، وقد خالفوا الأزارقة ف تفير قَعدَة الخوارج، واستحلال قتل الأطفال، ولا يرون وجوب تنصيب إمام

وجوبا شرعيا، بل هو واجب وجوبا مصلحيا، ويرون أن مرتب الذنب إذا كان من الخوارج، فهو معفو عنه، وإن كان من

غيرهم فغير معفو عنه.

 

ثالثًا: الصفرية: وهم أتباع زياد بن الأصفر

وهم ف آرائهم أقل تطرفًا من الأزارقة، وأشدّ من غيرهم.

 

رابعا: العجاردة: وهم أتباع عبد الريم بن عجرد،

ولا يرون وجوب الجهاد ولا يسيغون القعود عن القتال، ولا يرون أن الهجرة من دار المخالفين واجبة.

وهناك فرقة ينسبها بعض الاتبين ف الفرق والطوائف للخوارج، وه فرقة الإباضية، والبعض الآخر يرى أنها ليست منهم،

وأميل لقول البعض الآخر، خاصة وأن الإباضيين أنفسهم يتبرؤون من الخوارج[ 60 ].

 

وقد جاء ف كتب الفرق ذكر طائفتين من الخوارج ممن نادوا بمبادئ تعد خُروجا صريحا من الإسلام وهما:

 ‐ اليزيدية: أتباع يزيد بن أنيسة الخارج، ادع أن اله سبحانه سيبعث رسو من العجم ينَزِل عليه كتابا ينسخ الشريعة

الإسلامية.

 ‐ الميمونية: وهم أتباع ميمون العجردي، وقد أباح ناح بنات الأولاد، وبنات أولاد الإخوة والأخوات، وقال ف علَّة ذلك: "إنّ

القرآن لم يذكرهن من المحرمات، كما أنروا أن سورة يوسف من القرآن، لأنها قصة غرام ف زعمهم، قبحهم اله لسوء ما

يعتقدون.

ولم يقف انقسام الخوارج عند حدود ما ذكرناه فحسب، بل تجاوزت فرقهم العشرين فرقة[ 61 ].

 

المبحث الخامس: آراء الخوارج العامة ومبادئهم وتفسيراتهم

ا، وكل حزبٍ يفارق الآخر فب دبت جرثومة التفرق ف الخوارج، واصيبوا بداء التحزب، فبلغت أحزابهم أكثر من عشرين حز



المبدأ والعقيدة[ 62 ]، إلا أنهم أجمعوا عل المبادئ التالية:

ذهبوا ال القول بتــفـير الإمامين عل وعثمان، والحمين، وأصحاب الجمل رض اله عنهم، وكل من رض بتحيم

الحمين.

قالوا: إنّ مرتب البيرة إذا مات ولم يتب فهو مخلد ف النار، وأما صغائر الذنوب، فإن الإنسان إذا تاب منها فاله يغفرها

له.

أنروا التقية ف الأمر بالمعروف والنه عن المنر، ورأوا وجوب المواجهة عل أية حال، وإنْ أدت إل القتل.

.وغير القرش ذلك بين القرش ا، ولا فرق فل مسلم مادام كفول يرون أن الخلافة حق

قالوا: إنّ بعث الأنبياء وإرفاقهم بالمعجز ليس بواجب، إذ يجوز أن يبعث اله الأنبياء من غير معجزة ولا آية تثبت نبوتهم، وإن

إرسال الأنبياء وإرفاقهم بالمعجزة، هو من باب اللطف والفضل عل العباد.

ويجوز عندهم أن يون الأنبياء ‐قبل البعثة‐ من أهل الفسق والفر، كما يجوِزون عل الأنبياء بعد بعثهم: الفر، وارتاب

الصغائر، والسهو، والنسيان.

يجيزون قتل أطفال المخالفين لأفارهم، واستباحة نسائهم.

قالوا: إنّ القرآن هو كلام اله المنزل عل النب ‐صل اله عليه وسلم‐ بواسطة جبرائيل، وأنه مخلوق مثل بقية الأشياء.

قالوا: إنّ كل خبر ورد عن النب ‐صل اله عليه وسلم‐ يخالف ظاهر التاب لا يعمل به، وإنّ كل خبر لا يون متواترا لا

.ًتّخذ دلييجوز أن ي

أوجبوا الخروج عل السلطان الجائر.

ينفون الصفات كالمعتزلة، والجهمية، والإسماعلية، ويؤولون ما ورد من الصفات الخبرية[ 63 ].

رفعوا شعار: لا حم إلا اله، وه "كلمة حق أريد بها باطل" كما قال سيدنا عل ‐رض اله عنه‐، ورفعوا شعار: الأمر

بالمعروف والنه عن المنر كالسبئية.

ولم ين للخوارج إنتاج تفسيري مثل ما كان لأهل السنة، أو للمعتزلة، أو للشيعة، أو غيرهم من الفرق الاسلامية، ولم يصل

إلينا إلا بعض التفسيرات والتأويلات المنحرفة. وذهب كثير من الباحثين إل أن الخوارج أهل نَص، أخذوا بحرفية التاب.

والقارئ لتاريخ الخوارج، ولبعض ما كتبوه ف التفسير، يرى أن المذهب قد سيطر عل عقولهم وتَحم فيها، فأصبحوا لا

ينظرون إل القرآن إلا عل ضوئه، ولا يدركون شيىا من معانيه إلا تحت تأثير سلطانه، فما رأته من النصوص ف جانبها ‐

ولو ادِعاء‐ تمست به، واعتمدت عليه، وما رأته ف غير صالحها حاولت التخلص منه بتأويله، بحيث لا يبق متعارضا مع

آرائها وتعاليمها، وترجع قلة تفاسيرهم وتأويلاتهم لاستمرارهم ف الثورة الدائمة، والصراع الدام، منذ نُشوئهم إل أن قُلّمت

أظافرهم، وكسرت شوكتهم[ 64 ].

والخوارج يجمعون عل أن مرتب البيرة كافر، ومخلّد ف نار جهنم، فاستندوا إل آيات فسروها بما يؤيد وِجهةَ نظرهم،

من ذلك مثً: تفسيرهم لقوله تعال: {يوم تَبيض ۇجوه وتَسود ۇجوه فَاما الَّذِين اسودت ۇجوههم اكفَرتُم بعدَ ايمانم فَذُوقُوا

الْعذَاب بِما كنْتُم تَفُرونَ}[آل عمران:106]، قالوا: والفاسق لا يجوز أن يون ممن ابيضت وجوههم، فوجب أن يون ممن



اسودت، ووجب أن يسم كافرا، لقوله {بما كنتم تفرون}.

 ومنها: قوله تعال: {هو الَّذِي خَلَقَم فَمنْم كافر ومنْم مومن واله بِما تَعملُونَ بصير}[التغابن:2]،

 قالوا: هذا يقتض أنّ من لا يون مؤمنًا فهو كافر، والفاسق ليس بمؤمن، فوجب أن يون كافرا.

ومنها: قوله تعال: {وله علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطَاعَ الَيه سبِيً ومن كفَر فَانَّ اله غَن عن الْعالَمين}[آل عمران:97]،

قالوا: فجعل تارك الحج كافرا[ 65 ].

هذا تفسير الخوارج لبعض الآيات ليؤيدوا موقفهم من مرتب البيرة الذي لم يتب. والذي يعرِف سياق الآيات وسباقها،

ويعـرف الآيـات والأحـاديث الـواردة فـ شـأن عصـاة المؤمنيـن، لا يسـعه إلا أن يحـم مـن خلال هـذا التفسـير: بـأن القـوم

متعصبون لآرائهم، وسطحيون ف فهمهم لآيات القرآن الريم، وإدراك معانيه[ 66 ].

 

ر الاسلامالف ظاهرة التأويل ف :الفصل الثان

لم ين التأويل وقفًا عل عصرٍ دون عصر، فقد ۇجِدَ منذ عصر الصحابة ‐رضوان اله عليهم‐ وكان ذائعا شائعا بينهم،

قال الآمدي (631هـ): "وإذا عرفت معن التأويل، فهو مقبول معمول به إذا تحقق بشروطه، ولم يزل علماء الأمصار ف كل

عصر من عهد الصحابة إل زمننا، عاملين به من غير نَير"[ 67 ]، ويدلنا عل ذلك اجتهادات ابن عباس، وابن مسعود،

وغيرهما من أعلام الصحابة[ 68 ]، بالإضافة إل الآثار المروِية عن كبار الصحابة، الت تُحذِّر من شَطَط التأويل. من ذلك:

ما رواه عمرو بن دينار قال: قال عمر بن الخطاب ‐رض اله عنه‐: "إن أخاف عليم رجلين: رجل يتأول القرآن عل غير

تأويله، ورجل ينافس أخاه عل الملك"[ 69 ].

وعن عبد العزيز بن أب حازم، عن أبيه، أن عمر بن الخطاب ‐رض اله عنه‐ قال: "ما أخاف عل هذه الأمة من مؤمن

ينهاه إيمانُه، ولا من فاسق بيِن فسقُه، ولن أخاف عليها رجً قد قرأ القرآن حت اذلَقَه بلسانه، ثم تأولَه عل غير تأويله"[ 70

.[

كما كان أهل الرأي والعلم بالمرصاد للموولين الذين لا يريدون وجه الحق ف تأويلاتهم، وغير المستندة إل أدلة الشرع، أو

مخالفة لحمة التشريع، أو الناتجة عن خطأ ف الفهم، كفعل أب بر ‐رض اله عنه‐ بالمرتدين، الذين أولوا آية الزكاة

،سل التميمه عنه‐ بقدامة بن مظعون[ 72 ]، وصبيغ بن عال غير وجهها[ 71 ]. وكما فعل عمر بن الخطاب ‐رض عل

وأمثالهم. ولم يقف التأويل عند عصر الصحابة، بل تعداهم إل عصر التابعين[ 73 ]، فهو منهج من مناهج الاجتهاد بالرأي،

.[ 74 ]"أو كما يقول الإمام أبو زهرة: "باب من أبواب الاستنباط العقل

 

المبحث الأول:

أ ‐ التأويل ف اللغة:

تدور مادة التأويل ف اللغة عل عدة معان، منها:

الرجوع، والعود، والمآل، والعاقبة، والمصير. نقل الأزهري (ت370هـ) عن ثعلب(ت291هـ)، عن ابن الأعراب (ت230 هـ)



قوله: "الاول: هو الرجوع"[ 75 ].

وقال ابن فارس (ت395هـ): "قال يعقوب (ت 244هـ): أول الحم إل أهله: أي: أرجعه[ 76 ] ورده إليهم"[ 77 ]، وقد جمع

ابن منظور (ت711هـ) كل ما يتصل بمادة (أول) ومشتقاتها، وما استعملت فيه من معان، فمن ذلك قوله: "ألت عن الشء:

ء يؤول أوالرجوع. وآل الش :ولخير. والا أي: لا رجع إل ،(ولا آل من صام الدهر فلا صام) :الحديث ارتددت عنه، وف

ومآ: رجع. وقال أبو عبيدة معمر بن المثن (ت209هـ): "التأويل: المرجع والمصير. وأول اللام، وتأوله: دبره، وقدره"[ 78

.[

التفسير، والتدبر، والبيان. قال ابن جرير الطبري (ت310هـ): "وأما معن التأويل ف كلام العرب فإنه: التفسير والمرجع

والمصير"،[ 79 ]وقال الأزهري (ت370هـ): "وسئل أبو العباس ثعلب، أحمد بن يحي (ت291هـ) عن التأويل، فقال: التأويل

والتفسير بمعن واحد. وقال الليث: التأول والتأويل: تفسير اللام الذي تختلف معانيه"[ 80 ].

والتفسير، والتأويل، وه ،المعن :ثلاثة، وه ها إلرجِعيعبر بها عن الأشياء م ألفاظ العبارات الت وقال ابن فارس: "معان

وإن اختلفت، فإن المقاصد بها متقاربة"[ 81 ]، وقال الجوهري (ت400هـ): "التأويل: تفسير ما يؤول إليه الشء"[ 82 ]،

وقال ابن منظور: "وأوله وتأوله –أي اللام:فسره"[ 83 ]. ومما سلف يمنن اختصار معان التأويل ف اللغة ف معنيين

هما: المرجع والعاقبة، والتفسير والبيان.

 

ب‐ التأويل ف الاصطلاح

أولا: معن التأويل ف اصطلاح المتقدمين:

يطلَق مصطلح التأويل ف اصطلاح المتقدين من السلف وأهل القرون الثلاثة الأول عل معنيين هما :

الأول: تفسير اللفظ وبيان معناه، وهذا كثير ف استعمالات السلف.

جاء ف الحديث الذي رواه جابر ‐رض اله عنه‐ ف وصف الحج قوله: (ورسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ بين أظهرنا،

وعليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله، وما عمل به من شء عملنا به)[ 84 ]يعن: تفسيره وبيانه بأقواله وأفعاله ‐صل اله

عليه وسلم‐. قال ابن القيم: "فعلْمه ‐صل اله عليه وسلم‐ بتأويله هو: علمه بتفسيره وما يدل عليه، وعملُه به: هو تأويل ما

أمر به، ونه عنه"[ 85 ].

قال ابن عباس ‐رض اله عنهما‐ ف تفسيره للآية السابعة من سورة آل عمران: "أنا ممن يعلم تأويله"[ 86 ]. ونرى ذلك

كثيرا ف تفسير الإمام الطبري، حيث يستخدم التأويل بمعن التفسير، فيقول: "وقال أهل التأويل" ثم يورد أقوال المفسرين.

 

الثان: الحقيقة الت يؤول إليها اللام،

أي: "وقوع المخبر به ف وقته الخاص إذا كان اللام خبرا، أو امتثال ما دل عليه اللام وإيقاع مطلوبه إذا كان اللام طلبا،

وهو معن يرجع إل العاقبة والمصير"[ 87 ]. ومنه قول السيدة عائشة رض اله عنها: (كان رسول اله ‐صل اله عليه

وسلم‐ يثر أن يقول ف ركوعه وسجوده سبحانك اللهم ربنا وبحمدك، اللهم اغفر ل...يتأول القرآن)[ 88 ]. قال الحافظ ابن



حجر: "وقولها: يتأول القرآن، أي: يجعل ما أمر به من التسبيح والتحميد والاستغفار ف أشرف الأوقات والأحوال"[ 89 ]،

فالتأويل هنا: حقيقة ما أمر به ف قوله تعال: {فَسبِح بِحمدِ ربِكَ واستَغْفره انَّه كانَ تَوابا}[النصر:3]، ومنه قول ابن عيينة:

.[ 90 ]"تأويل الأمر والنه :السنّة ه"

ومما سبق يمنن القول: لقد عرف الصحابة والتابعون معنيين للتأويل:

الأول: المآل والعاقبة، وهو ما نجده مررا ف آيات القرآن الريم.

والثان: بمعن التفسير، والبيان، وهو ما دعا به الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ لابن عباس رض اله عنهما، وظل هذان

المعنيان معروفين للسلف إل أن ظهرت الفرق الإسلامية المختلفة منذ عهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان ‐رض اله

عنه‐، فان للتأويل اصطلاح آخر، انتشر ببطء ف الفر الإسلام، وتلون بلون كل فريق ومذهب، وأخذ يشَل معارضةً

هادئةً للإسلام، معتمدًا عل الآيات بتحريف دلالاتها، أمام استحالة التغيير للنص المحفوظ، وكانت محاولات هؤلاء عل قلتها

تُعتبر البدايات الأول للتأويل الباطن الفاسد، وليس أدل عل ذلك من قول قتادة (ت117هـ) عند قراءته لقوله تعال {فَاما

الَّذِين ف قُلُوبِهِم زَيغٌ فَيتَّبِعونَ ما تَشَابه منْه ابتغَاء الْفتْنَة وابتغَاء تَاوِيله}[آل عمران:7]: "إن لم يونوا الحرورية والسبئيين فلا

ه إن اليهودية لبدعة، وإن النصرانية لبدعة، وإن الحرورية ‐أي الخوارج الذين انحازوا إلأن يقول: وال أدري من هم... إل

.[ 91 ]"نب ننَّهبلدة حروراء بالعراق‐ لبدعة، وإن السبئية لبدعة، ما نزل بهن كتاب، ولا س

وقال الطبري عند تفسيره لقوله تعال {فاما الَّذِين ف قُلُوبِهِم زَيغٌ فَيتَّبِعونَ ما تَشَابه منْه ابتغَاء الْفتْنَة وابتغَاء تَاوِيله..}[آل

عمران: 7]: "هذه الآية وإن كانت نزلت فيمن ذكرنا أنها نزلت فيه من أهل الشرك، فإنه معن بها كل مبتدع ف دين اله... من

أهل النصرانية كان، أو اليهودية أو المجوسية، أو كان سبئيا، أو حروريا، أو قدريا، أو جهميا"[ 92 ].

لقد وجد السبئيون والباطنيون عموما ‐ومن نسج عل منوالهم‐ ف التأويل متَنَفَسا لتعاليمهم يتجاوزون بها الحدود الظاهرة

لمعان اللم، أو كما يقول البغدادي: "إن الباطنية احتالت لتأويل أحام الشريعة عل وجوه تؤدي إل رفع الشريعة"[ 93 ]،

فقام العلماء من مفسرين ومحدّثين وفقهاء وأصوليين وغيرهم بالتَّصدي لهم، وبينوا معن التأويل، وأدلته، ومجالاته، وقاموا

بوضع الضوابط والشروط للتأويل الصحيح، لمنع المبتدعين من تحريف نصوص الآيات، والخروج بها عن معانيها المرادة.

وهنا يجب أن نُفَرِق بين تأويل مشروع ‐يستخدمه المفسرون وغيرهم‐ بمعن يقرب قليً أو كثيرا من معن التفسير،

للشف عن المعن وفهمه، حين يصرف المتأول اللفظ عن ظاهره، أو معناه الراجح إل معن آخر مرجوح بدليل صحيح،

وبين تأويل مستره يحمه الهوى والهوس والاعتقاد الفاسد، ويتعسف ف فَهم اللفظ، ويفسره عل معن بعينه يطابق

معتقده. وذلك كمن يصرف اللفظ القرآن عن ظاهره أو معناه القريب الراجح إل معن بعيدٍ مرجوح، اعتمادا عل ما يظنه

دليً، وهو ليس كذلك، كما فعل الخوارج وغيرهم ف القديم، وذيولهم ف الحديث.

 

ثانيا: معن التأويل ف اصطلاح المتأخرين

قال ابن الجوزي: "التأويل: نقل اللام عن وضعه إل ما يحتاج ف إثباته إل دليل، لولاه ما ترك ظاهر اللفظ"[ 94 ].

وقال جمال الدين عثمان بن عمر المشهور بابن الحاجب (ت646هـ): "التأويل: هو حمل الظاهر عل المحتمل المرجوح،

بدليل يصيره راجحا"[ 95 ].



"وهذا المعن المحتمل الذي يؤول إليه اللفظ معن مرجوح، لأنه خلاف المعن الحقيق الظاهر المتبادر، ومع ذلك فإن دليل

التأويل الأقوى، يصيِر هذا المعن المرجوح راجحا، أي يغلب عل ظَن المجتهد أنه مراد الشارع، كما رجحه الدليل.. ومن

ثَم: يمن الإقرار بما لا يخالف التاب والسنة، وعدم التردد ف رفض كل ما يخالفهما"[ 96 ].

والتعريف الاصطلاح للتأويل ف اصطلاح المتأخرين أصبح ف عرف المتلمين والفقهاء والمفسرين هو الذي ينصرف

استوجبته دواع ا ومتعارفًا عليه بين المتأخرين، ويبدو أن استعماله بهذا المعنإليه الذهن عند الإطلاق، وأصبح شائع

كثيرة، كان من أبرزها: مواجهة التأويلات المنحرفة الت بدأت بالبروز ف المجتمع الإسلام ف وقت مبر، والت كانت

مستَندًا لثير من النزعات الطائفية والشعوبية، والفرق الضالة، وبعض الأعاجم الذين تسربلوا بالإسلام، ولم يتجردوا من

مواريثهم العقَدية، وتركاتهم الثقافية، وأرادوا اليد للإسلام من الداخل.

 

المبحث الثان: أنواع التأويل

أولا: التأويل المقبول: ضوابطه، وشروطه، وأدلته

 

صاحبت ظاهرة التأويل للنص الدين منذ أن نزلت أول كلمات اله عل رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐، وحاول

المسلمون تفهم القرآن، واستنباط الأحام منه، إلا أن الاعراض الت استوجبت الاشتغال به، لم تن قد ظهرت بصورة تُشَل

ظاهرة، فلم ين ثَمة حاجة للتأويل.. ولا يعيب المشتغلين بالتأويل المنضبط بأدلة الشرع، الهادف لإبراز المعن الصحيح

المحتمل والمناسب للنص عدم اشتغال الصحابة به، فهناك علوم كثيرة لم يشتغل بها الصحابة، مثل: علم أصول الفقه،

واللغة، وغيرها، وقد ورد ف الحديث عن سيد الثقلين، أنّ ابن عباس ‐رض اله عنهما‐ قدَّم له وضوءه فقال: من فعل

هذا... ؟ فقلت: أنا يا رسول اله ، فقال: (اللهم فقهه ف الدين وعلّمه التأويل)[ 97 ]، فف هذا الدعاء من الرسول ‐صل اله

عليه وسلم‐ لابن عباس رض اله عنها دليل إقراره ‐صل اله عليه وسلم‐ للتأويل الصحيح.

لقد كان التأويل الصحيح أداةً لسبرِ أغوار النص الدين، واكتشاف طاقاته المعبِرة، وعمل التأويل ف بيئة المفسرين

والفقهاء عل توسيع آفاق النص، حت يستغرق متَجدد أحداث الحياة، وعمل عل التوفيق بن الآراء والنصوص الت تبدو

متعارضة. واستغلال التأويل من قبل الفرق الضالة المنحرفة الذين شَوهوا الدلالات اللغوية وصرفوا النصوص الدينية عن

باطلة، دفع المشتغلين بالنص الدين لحمذاهب فاسدة ون النص، لمناصرة معانٍ باطنية غير مرادة ف ظاهرها المراد إل

من مفسرين ومحدّثين وفقهاء وأصوليين ومتلمين إل استنباط تعريف للتأويل الصحيح، وبينوا أنواعه ومجالاته وشروطه

وضوابطه، ليتمن المشتغلون بالنص الدين من التعرف عل صحيح التأويل من فاسده، ومت يون التأويل وكيف يون،

وليدركوا ما حرفَه أصحاب المذاهب الضالة من آيات خرجوا بها عن معانيها المرادة، وقواعد اللغة، وأصول الشريعة.

 

:ومن أهم هذه الشروط والضوابط، ما يل

أوــ: أن يــون المتــأول ممــن تَــوافرت فيــه شــروط الاجتهــاد، عالمــاً بأســباب التأويــل ومجــالاته، ملمــاً بمــدلولات الألفــاظ،

ومقاصدها، عالمـًا بروح الشريعة الإسلامية وأدلتها، وله دراية بأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ[ 98 ]، فإن فُقدَت هذا



الشروط ف الموول لم ين أهلا للتأويل.

 

ثانيا: أن يون المعن الذي اوِل إليه اللفظ من المعان الت يحتملها اللفظ نفسه، قابً للمعن الذي يصرف إليه، إذا كان بينه

وبين اللفظ نسب من الوضع اللغوي، أو عرف الاستعمال أو عادة الشرع[ 99 ]، فقد جرت عادة الشرع عل تخصيص

نتِ ميالْب جالنَّاسِ ح َلع هلو} :قوله تعال كلمة (الناس) ف كثير من نصوصه، مثل قصر الوجوب ف العام[ 100 ]ف

استَطَاعَ الَيه سبِيً ومن كفَر فَانَّ اله غَن عن الْعالَمين}[آل عمران:97] عل الملَّفين، دون الصبيان والمجانين.

:قوله تعال تقييد (الوصية) المطلقة ف كذلك تقييد المطلق[ 101 ]جرت به عادة الشرع، واللغة لا تأباه، فقد قام الدليل عل

{من بعدِ وصية يوص بِها او دين}[النساء:12] بالثلث، ف قوله ‐صل اله عليه وسلم‐ لسعد بن أب وقاص ‐رض اله

عنه‐: (الثلث والثلث كثير، إنك إن تَذر ورثتك أغنياء، خير من أن تذرهم عالة يتففون الناس)[ 102 ].

فالعام إذا صرِف عن العموم، وأريد به بعض أفراده بدليل، فهو تأويل صحيح، لأن العام يحتمل الخصوص، وحين يراد به

بعض أفراده، فقد اوِل إل معن يحتمله. والمطلق إذا صرف عن الشيوع، وحمل عل المقيد بدليل، فهو تأويل صحيح[ 103

.[

أما إذا كان المعن الذي صرِف إليه اللفظ من المعان الت لا يحتملها اللفظ نفسه، ولا يدل عليها وجه من وجوه الدلالة، فلا

يون التأويل صحيحا مقبو. وعل هذا فإن التأويل لا يدخل ف النصوص الدالة عل أحام أساسية تعتبر من العقائد

وقواعد الدين، ولا تتغير بتغير الزمن: كالإيمان باله، وملائته، وكتبه ورسله، واليوم الآخر.

وكذلك النصوص الدالة عل أحام ه من أمهات الفضائل، وقواعد الأخلاق الت تُقرها الفطَر السليمة، ولا تستقيم حياة

الأمم بدونها، كالوفاء بالعهد، والعدل، وأداء الأمانة، والمساواة أمام الشريعة، وصلة الأرحام، وبر الوالدين، والصدق،

والنصوص الت تحرم أضدادها من: الذب، والخيانة، وعقوق الوالدين، والنصوص الت اقترن بها ما يفيد التأبيد، وغيرها

من القواعد الأساسية، الت لا تحتمل تأويً ولا نسخًا، منذ أوح بالنصوص الت تقررها[ 104 ].

 

،مع نصوصٍ قطعية الدلالة، لأن التأويل منهج من مناهج الاستدلال والاستنباط الاجتهادي الظن ثالثًا: أن لا يتعارض التأويل

والظن لا َيقوى عل معارضة القطع، كتأويل القصص الوارد ف القرآن الريم، بصرفها عن معانيها الظاهرة إل معان

أخرى تُصيِرها خيالية لا واقع لها، وهذا التأويل معارض لصريح الآيات القاطعة الت تدل عل أن لها واقعا تاريخيا[ 105 ].

 

رابعا: أن يستند التأويل إل دليل صحيح يدل عل صرف اللفظ عن معناه الظاهر إل غيره، لأن الأصل هو العمل بالظاهر،

إلا إذا قام دليل عل أن المراد باللفظ هو المعن الذي حمل عليه. فالمطلق عل إطلاقه، ولا يعدل عن هذا الظاهر إل التقييد

إلا بدليل يدل عل إرادة هذا القيد، والنه ظاهره التحريم، فَيعمل به، حت يدل الدليل عل العدول عنه إل الراهية[ 106 ].

 

ثانيا: التأويل الباطن الفاسد المردود وسـماته



التأويل الفاسد المردود هو ما يخالف التأويل الصحيح المقبول، أو هو صرف اللام عن ظاهره إل ما يخالف ظاهره بغير

دليل. أو بشُبهة يظنُّها الموول دليً وليست بدليل، أو صرِف فيه الظاهر إل ما لا يحتمله أصً بوجه من وجوه الدلالة، لتقرير

مذاهب فاسدة مخالفة لظواهر التاب والسنة، ولما أجمع عليه المسلمون. أو لونه مناقضا لوحدة التشريع ف قواعده

العامة المحمة، وللأحام المعلومة من الدين بالضرورة، كتأويلات الباطنية القائمة عل الهوى، وأمثالهم من أصحاب

المذاهب الهدّامة.

وللتأويل الفاسد المردود سمات تُلازمه ولا تُفارقه أبدًا، منها:

1 ‐ عدم انضباطه تحت ضوابط محددة، كما يفعل الباطنيون من أرباب الفرق الضالة، لذا كان من أبرز سمات تأويلهم:

الاضطراب الفري والعقدي. يذكر القاض الإسماعيل ف كتابيه (تأويل الدعائم)[ 107 ]و(أساس التأويل)[ 108 ]وجوها

متعددة من التأويل لبعض المسائل، ويعلّل هذا الاختلاف بأنّ الناس مختلفة المراتب والطبقات، فما يصلح لحدٍ من الحدود،

لا يصلح لحدٍ آخر، فتعدّد التأويلات راجع لتعدد مراتب الحدود.

2 ‐ الاختلاف والتفرق ف الدين: إنّ من أعظم الدعائم الت دعا إليها الشارع الحيم جمع اللمة وتوحيد الصف، وعدم

وسمو يماهربا نَا بِهيصا ومكَ ولَينَا ايحوالَّذِي اا ونُوح بِه صا وم الدِّين نم مَعَ لشَر} :الدين، قال تعال التفرق ف

نم هلَيدِي اهيو شَاءي نم هلَيا ِتَبجي هال هلَيا موها تَدْعم ينشْرِكالْم َلع ربك يهقُوا فتَتَفَر و وا الدِّينيمقنْ اا يسعو

ينيب}[الشورى: 13]، والذين سلوا مسلك التأويل الفاسد، هم أبعد الناس عن طاعة اله ف هذا الأمر.

3 ‐ التأويل الفاسد خارج عن احتمالات اللفظ، ولا يوجد له دليل شرع أو لغوي.

4 ‐ مخالفته لمقاصد الشريعة وعلومها، وللمعان اللغوية وحدودها الت وضعت لها.

5 ‐ إن من أبرز سمات أهل التأويل المذموم، التناقض ف الأقوال والأفعال، لأنّهم لما صرفوا ظواهر النصوص الشرعية بلا

دليل، ولا برهان، إل معان تخيلوها ف أنفسهم: كان التناقض سمتهم، والتعارض الفري علامتهم، والضلال والاضطراب

لضل من أعرض عن الطريقة السلفية النبوية الشرعية الإلهية، فإنه لا بد أن ينصيبهم. يقول شيخ الاسلام ابن تيمية: "ف

ويتناقض"[ 109 ].

وفساد التأويل عموما يتأت من كونه لا موجِب له، أو ليس له دليل يؤيده، أو صرِف فيه الظاهر إل ما لا يحتمله أصً بوجه

من وجوه الدلالة، لتقريرِ مذاهب فاسدة، مخالفةً لظواهر التاب والسنة، ولما أجمع عليه المسلمون. أو لونه مناقضا

لوحدة التشريع ف قواعده العامة المحمة، وللأحام المعلومة من الدين بالضرورة، كتأويلات الباطنية القائمة عل الهوى،

وأمثالهم من أصحاب المذاهب الهدامة كالخوارج وغيرهم.

 

المبحث الثالث: نماذج من تأويلات الخوارج الفاسدة وتفنيدها

الأنموذج الأول:

أول الخوارج آيات من القرآن الريم، وجعلوها تحمل معان مذهبهم، فعندما كفّروا عليا‐رض اله عنه‐  قالوا: إن اله

أنزل ف شأنه: {ومن النَّاسِ من يعجِبكَ قَولُه ف الْحياة الدُّنْيا ويشْهِدُ اله علَ ما ف قَلْبِه وهو الَدُّ الْخصام}[البقرة:204].

وفءر ــه الو ــه ال ــاة ضرم ــاء ــه ابتغَ ــرِي نَفْس ــن يشْ ــاسِ م ــن النَّ مشأنــه: {و ــه أنــزل فــلجــم وقــالوا: إنّ الوصوبــوا ابــن م



بِالْعبادِ}[البقرة:207]! وف ذلك يقول شاعرهم عمران بن حطان:

يا ضربةً من تق ما أراد بها

                        إلا ليبلغَ من ذي العرش رضوانًا

هره يوماً فأحسبلأذك إن

                        أوفَ البرية عند اله ميزاناً[ 110 ]

وه هدَى النَّ ها نَا قُلتدَى اىالْه َلا ونَهدْعي ابحصا انَ لَهريضِ حرا ف يناطالشَّي تْهوتَهالَّذِي اسك} :وكتأويلهم لقوله تعال

الْهدَى وامرنَا لنُسلم لربِ الْعالَمين}[الأنعام:71]، فزعموا أن عليا ‐رض اله عنه‐ لهو الحيران، وأنّ أصحابه الذين يدعونه

إل الهدى هم أهل النهروان[ 111 ].

:ًولا نق ًوهذه التأويلات غير مقبولة، لا عق

ه عنه‐ من أوائل المؤمنين، بل أول من آمن من الفتيان، ونشأ فال رض‐ فعدم قبولها من جهة العقل: لأنّ الإمام عل

بيت النبوة، وكان من الذين جاهدوا ف سبيل اله لإعلاء كلمته ونصرة رسوله، وبشّره الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐

بالجنة. فقد روى الترمذي وأبو دواد أن رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ عين عشرة بأسمائهم ف مقدمتهم الخلفاء

الراشدين، وبشّرهم بالجنة قال: (أبو بر ف الجنة، وعمر ف الجنة، وعثمان ف الجنة، وعل ف الجنة، وطلحة ف الجنة،

والزبير ف الجنة، وعبد الرحمن بن عوف ف الجنة، وسعد ف الجنة[ 112 ]، وسعيد ف الجنة[ 113 ]، وأبو عبيدة ابن

.[ 115 ]الجنة)[ 114 ]، وفضائلهم أكثر من أن تحص الجراح ف

وقد روى الخطيب البغدادي عن أب زرعة قال: "إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐

فاعلم أنه زنديق، وذلك أن الرسول حق، والقرآن حق، وما جاء به حق، وإنما أدى إلينا ذلك كلمة الصحابة، وهؤلاء يريدون

أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا التاب والسنة، والجرح بهم أول، وهم زنادقة"[ 116 ].

وقال الإمام ابن أب حاتم الرازي: "فأما أصحاب الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ فهم الذين شهدوا الوح والتنزيل، وعرفوا

التفسير والتأويل، وهم الذين اختارهم اله لصحبة نبيه ونصرته، وإقامة دينه وإظهار حقه، فرضيهم له صحابة، وجعلهم لنا

أعلاما وقدوة، فحفظوا عنه ‐صل اله عليه وسلم‐ ما بلغهم عن اله عز وجل، وما سن وما شرع وحم وقض وندب

وأمر ونه وحظر وأدب، ووعوه وأتقنوه، ففقهوا ف الدين، وعلموا أمر اله ونهيه ومراده، بمعاينة رسول اله ‐صل اله

عليه وسلم‐ ومشاهدتهم منه تفسير التاب وتأويله، وتلقفهم منه، واستنباطهم عنه"[ 117 ].

أبعـدَ هـذا يمننـا قبـول تأويـل الخـوارج الـذي يتّفـق وأهـداف السـبئية فـ الغَـضِ مـن مانـة صـحابة الرسـول عليه الصلاة

والسلام بل أكابر الصحابة ‐رضوان اله عليهم أجمعين‐ فيطعنون فيهم، وينسبون إليهم الفر، لتغطية ضلالهم، وتبرير

انحرافهم؟ {ما لَهم بِه من علْم و بائهِم كبرت كلمةً تَخْرج من افْواههِم انْ يقُولُونَ ا كذِبا}[الهف:5]، فهذا تأويل فاسد،

وتحريف لمعان آي القرآن، يؤكد صواب من حم عليهم بالضلال والمروق من الدين. ثم إنّ المفسرين ذكروا سبب نزول

الآية، وقالوا نزلت ف الأخنس بن شريق الثقف حليف بن زهرة، كان رجً حلو المنطق إذا لق رسول اله ‐صل اله عليه

وسلم‐ أنَ له القول، وادع أنه يحبه، وأنه مسلم، وقال: يعلم اله إن صادق. وقيل: هو عام ف المنافقين كانت تحلو له

ألسنتهم وقلوبهم أمر من الصبر[ 118 ].



فمعرفة سبب النزول طريق قوي ف فهم معان القرآن، كما يقول ابن دقيق العيد[ 119 ]، ويعين عل فَهم الآية، فإنّ العلم

رض‐ ب، كما يقول ابن تيمية[ 120 ]، فمعرفتنا لسبب نزول الآية دفعت التهمة عن الإمام علبالسبب يورث العلم بالمسب

اله عنه‐ والت أراد الخوارج إلصاقها به. وحت لو قلنا بأن العبرة بعموم اللفظ لا لخصوص السبب.... فشتان بين صفات

الإمام عل ‐رض اله عنه‐ وصفات المنافقين الواردة ف الآية الريمة.

 

:الأنموذج الثان

أجمع أهل السنة والجماعة عل أنّ البائر نوعان:

:النار، فقد قال تعال بيرة المطلقة[ 121 ]، وصاحبها كافر مخلد فال بائر، وتدعأكبر ال النوع الأول: كبيرة الشرك، وه

{انَّ اله  يغْفر انْ يشْركَ بِه ويغْفر ما دونَ ذَلكَ لمن يشَاء ومن يشْرِكْ بِاله فَقَدْ ضل ضَ بعيدًا}[النساء:116].

وجاء ف صحيح مسلم أن رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ قال: (من مات مشركٌ باله شيئاً دخل النار)[ 122 ].

النوع الثان: ه البائر الت ما دون الشرك، وه كما ورد ف الحديث تسع: (قتل النفس الت حرم اله قتلها إلا بالحق،

والزنا، وعقوق الوالدين، وشهادة الزور، والسحر، وأكل مال اليتيم، وأكل الربا، والتول يوم الزحف، وقذف المحصنات

الغافلات المؤمنات)[ 123 ].

بيرته لا تُخرجه من الإيمان، ولا تدخله فما دون الشرك أنه مؤمن، ف بيرة التب المرت فقال أهل السنة والجماعة ف

الفر، لبقاء التصديق الذي هو حقيقة الإيمان، ولنه يعاقب عليها[ 124 ].

ويستدل النسف عل ذلك بأمرين[ 125 ]:

أ‐ إجماع الأمة ف زمن النب ‐صل اله عليه وسلم‐ إل وقته، الصلاة عل من مات من المسلمين من غير توبة والدعاء

له، ودفنه ف مقابر المسلمين مع علمها بحاله.

ِربِالْح رالْح َالْقَتْل ف اصصالْق ملَيع بتنُوا كما ا الَّذِينهيا اي} :قال تعال .العاص ب‐ إطلاق القرآن لفظ الإيمان عل

والْعبدُ بِالْعبدِ وانْثَ بِانْثَ فَمن عف لَه من اخيه شَء فَاتّباعٌ بِالْمعروفِ واداء الَيه بِاحسانٍ ذَلكَ تَخْفيف من ربِم ورحمةٌ

فَمن اعتَدَى بعدَ ذَلكَ فَلَه عذَاب اليم}[البقرة:178].

نرِي منَّاتٍ تَجج مَلدْخيو ماتِىيس مْنع رّفنْ يا مبر سا عوحةً نَصبتَو هال َلوا انُوا تُوبما ا الَّذِينهيا اوقال سبحانه: {ي

تَحتها انْهار يوم  يخْزِي اله النَّبِ والَّذِين امنُوا معه نُورهم يسع بين ايدِيهِم وبِايمانهِم يقُولُونَ ربنَا اتْمم لَنَا نُورنَا واغْفر لَنَا

انَّكَ علَ كل شَء قَدِير}[التحريم:8].

وقد رفض الخوارج حم أهل السنة ف مرتب البيرة، ووضعوا لها حما مخالفًا فقالوا: إنّ مرتب الذنوب كبيرة كانت

أو صغيرة كافر مخلد ف النار، ذلك لأنّهم كانوا لا يعتبرون الإيمان تاما بدون العمل[ 126 ]​. ولتأييد ما ذهبوا إليه ف مجال

العقيدة من أن مرتب البيرة كافر، وأن من مات ولم يتب فهو من الخالدين ف جهنم، أولوا ‐بل حرفوا‐ معان جملة من

الآيات، وابتعدوا بها عن المعن المراد، منها قوله تعال: {فيه ايات بيِنَات مقَام ابراهيم ومن دخَلَه كانَ امنًا وله علَ النَّاسِ

حج الْبيتِ من استَطَاعَ الَيه سبِيً ومن كفَر فَانَّ اله غَن عن الْعالَمين}[آل عمران:97]. فقالوا: إنّ اله وصف تارك الحج

بالفر، وترك الحج ذنب، فإذن: كل مرتب للذنب كافر!!



واستشهدوا أيضا بالآية التالية: {يوم تَبيض ۇجوه وتَسود ۇجوه فَاما الَّذِين اسودت ۇجوههم اكفَرتُم بعدَ ايمانم فَذُوقُوا

الْعذَاب بِما كنْتُم تَفُرونَ}[آل عمران:106].

أن يسم ون ممن اسودت وجوههم، ووجب من ثَمون ممن ابيضت وجوههم، فوجب أن يوقالوا: إنّ الفاسق لا يجوز أن ي

مكَ هولَئةٌ*اا قَتَرقُههةٌ*تَررا غَبهلَيذٍ عئموي وهۇجةٌ*ورشتَبسةٌ ماحةٌ*ضرفسذٍ مئموي وهۇج} :ه تعالا بقول الا، وأيضكافر

الْفَرةُ الْفَجرةُ}[عبس:38-42]، والفاسق لا يمن أن يون من أصحاب الوجوه المسفرة، والضاحة المستبشرة "فالفاسق

عل وجهه غبرة، فوجب أن يون من الفرة"[ 127 ].

وهذه الآيات الت استشهد بها الخوارج وأولوها إل المعان الت تتماش وعقيدتهم الضالة، وإن أدى بهم ذلك إل تحريف

المعان المرادة من آيات كتاب اله، ومن غير اعتبار للآيات الأخرى الت تصف مرتب البيرة بأنه مؤمن، ومن غير اعتبار

كذلك لعمل الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ وسنته الت تبين القرآن وتفسره. وهذه الآيات الت احتج بها الخوارج تصف

حال المؤمنين والفار ف الآخرة، فبينما تبيض وجوه المؤمنين ويعلوها البِشْر، تَسود وجوه الفار وتعلوها الغبرة[ 128 ]،

فالحديث هنا ليس عن عصاة المؤمنين. كما أن آية الحج ليس الفر فيها وصفًا لمن لم يحج، إنما الفر فيها وصف لمن

أنر فريضة الحج، وجحد وجوبها[ 129 ].

وقد أدرك عل بن أب طالب ‐رض اله عنه‐ خطا نهج الخوارج ف تأويل القرآن وفهمه، وإهمالهم للسنّة المبينة له، ومن

ن لهم أن الخطأ فه عليه وسلم‐ وسنته، وبيال جادلهم لا بنصوص القرآن فحسب، بل أورد لهم عمل الرسول ‐صل ثَم

العمل لا يقتض الفر، حيث أن الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ "رجم الزان المحصن ثم صلّ عليه ثم ورثه أهله، وقتل

القاتل وورث ميراثه أهله، وقطع يد السارق وجلد الزان غير المحصن ثم قسم عليهما من الفء وأنحهما المسلمات.

فأخذهم رسول اله بذنوبهم، وأقام حق اله فيهم، ولم يمنعهم سهمهم من الإسلام، ولم يخرج أسماءهم من بين أهله"[ 130 ]،

وهذا نجد أن أسلاف الخوارج كما قال الإمام ابن حزم: "كانوا أعرابا قرأوا القرآن قبل أن يتفقهوا ف السنن الثابتة عن

رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐، ولم ين منهم أحد من الفقهاء، لا من أصحاب ابن مسعود ولا أصحاب عمر... ولهذا

تجدهم يفّر بعضهم بعضا عند أقل نازلة تنزل بهم من دقائق الفتيا وصغارها"[ 131 ]. فما ذهب إليه الخوارج من تأويل

لتأييد مذهبهم بأنّ مرتب البيرة كافر ومخلّد ف النار إذا خرج من الدنيا ولم يتب، ليس من التأويل المقبول ف شء، بل

سلوكه، إل حه للناس، وتحملهم علريم، والابتعاد بها عن منهج الحق الذي جاءت توضآي القرآن ال هو تحريف لمعان

مسلك الباطل الذي جاءت تحاربه وتحذّر الناس منه. ولذلك كان ما ذهبوا إليه يناف التشريع الإله الذي نستمده من قوله

تعال: {انَّ اله  يغْفر انْ يشْركَ بِه ويغْفر ما دونَ ذَلكَ لمن يشَاء ومن يشْرِكْ بِاله فَقَدْ ضل ضَ بعيدًا}[النساء:116]، فهذه

الآية الريمة نص ف أن الذنب الذي لا يغفره المول ‐سبحانه‐ هو الشرك، وما عداه من الذنوب حت وإن كانت كبيرة،

يغفرها سبحانه تفضً منه لمن يشاء، وهذا ما أكدت عليه السنّة النبوية، فقد أورد الحافظ ابن كثير ف تفسيره وهو يؤول هذه

الآية إل المعن المراد منها ‐ثلاثة عشر حديثًا‐ من أحاديث كثيرة تؤكد ما ذهبنا إليه... منها:

حديث أب ذر ‐رض اله عنه‐ قال: (خرجت ليلة من الليال، فإذا رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ يمش وحده ليس

معه إنسان، قال: فظننت أنه يره أن يمش معه أحد، قال: فجعلت أمش ف ظل القمر، فالتفت فرآن، فقال: من هذا؟ فقلت:

أبو ذر جعلن اله فداك. قال: يا أبا ذر، تعاله، قال: فمشيت معه ساعة، فقال: إنّ المثرين هم المقلّون يوم القيامة، إلا من

أعطاه اله خيرا، فنفح فيه عن يمينه وشماله، وبين يديه ووراءه وعمل فيه خيرا، قال: فمشيت معه ساعة فقال ل: اجلس

ههنا، قال فأجلسن ف قاع حوله حجارة، فقال ل: اجلس ههنا حت أرجع إليك، قال: فانطلق ف الحرة حت لا أراه، فلبث



عن فأطال اللبث، ثم إن سمعته وهو مقبل وهو يقول: وإن سرق وإن زن؟ قال: فلما جاء لم أصبر حت قلت: يا نب اله ‐

جعلن اله فداك‐ من تلّم من جانب الحرة؟ ما سمعت أحدًا يرجع إليك شيىا! قال: ذاك جبريل، عرض ل من جانب

الحرة فقال: بشّر أمتك أنه من مات لا يشرك باله شيىا دخل الجنة، قلت: يا جبريل، وإن سرق وإن زن؟ قال: نعم، قلت: وإن

سرق وإن زن؟ قال: نعم، قلت: وإن سرق وإن زن، قال: نعم، وإن شرب الخمر)[ 132 ].

وقال الفخر الرازي ف تفسيره: "وهذه الآية من أقوى الدلائل لنا ‐أي لأهل السنة‐ عل العفو عن أصحاب البائر"[ 133 ].

الخوارج، زعموا أن كل ذنب شرك، وأنّ صاحبه مخلد ف بها عل ردبها المعتزلة، ي ردإن هذه الآية كما ي" :وقال الألوس

النار"[ 134 ].

ومما تقدم بيانه من القرآن والسنة، ومن أقوال أئمة المفسرين، لا يسعنا إلا أن نحم بأن الخوارج ضلُّوا ف تأويلهم، وفيما

ذهبوا إليه من أحام، يقودهم التعصب المذهب، وعقيدتهم المنحرفة، إل المروق من الدين، والابتعاد عن سبله الواضحة.

 

الأنموذج الثالث:

يمثّل تأويلهم لبعض الآيات، واستغلالها لدعم مبادئ فرقة ضد أخرى من فرقهم... أورد ابن أب الحديد ف كتابه شرح نهج

تَر لَما} :حرمتها بقوله تعال واستدل عل ،الأصل مبدأ سبئ ف ه ة، التالبلاغة: أنّ نافع بن الأزرق كان لا يرى جواز التقي

هال ةخَشْيك نَ النَّاسخْشَوي منْهم ذَا فَرِيقا تَالالْق هِملَيع بتا كاةَ فَلَمكتُوا الزاةَ وَوا الصيمقاو مدِييفُّوا اك ملَه يلق الَّذِين َلا

و َاتَّق نمل رةُ خَيرخاو يلا قَلتَاعُ الدُّنْيم قَرِيبٍ قُل لجا َلتَنَا اخَّرا لَو تَالنَا الْقلَيع تتَبك منَا لبقَالُوا رةً وشَدَّ خَشْيا وا

انَهيما تُمنَ يوعرلِ فا نم نموم لجر قَالو} :[النساء:77]، ويرى نجدة بن عامر جواز التقية لقوله تعال{ًيونَ فَتتُظْلَم

اتَقْتُلُونَ رجً انْ يقُول ربِ اله وقَدْ جاءكم بِالْبيِنَاتِ من ربِم وانْ يكُ كاذِبا فَعلَيه كذِبه وانْ يكُ صادِقًا يصبم بعض الَّذِي

يعدُكم انَّ اله  يهدِي من هو مسرِف كذَّاب}[غافر:28].

بالإضافة إل معارضة نجدة بن عامر لنافع بن الأزرق فيما يقول به من إكفار القَعدَة عن الخروج، واستحلال قتل أطفال

مخالفيه، فتب نجدة إل نافع يقول: "وأكفرت الذين عذرهم اله ‐تعال‐ ف كتابه من قعدة المسلمين وضعفائهم، قال اله

َلا عم هولسرو هوا لحذَا نَصا جرقُونَ حنْفا يجِدُونَ مي  الَّذِين َلع و ضرالْم َلع و فَاءعالض َلع سعز وجل: {لَي

نم يننسحالْم َلا عأحسن الأسماء فقال: {م ‐اهم –تعال[التوبة:91]، ثم سم{يمحر غَفُور هالو بِيلس نم يننسحالْم

لك بسَت و} :ه تعاله عليه وسلم‐ عن قتلهم، وقال الال ه ‐صلرسول ال ثم استحلَلْت قتل الأطفال، وقد نه ،{بِيلس

نَفْسٍ ا علَيها و تَزِر وازِرةٌ وِزْر اخْرى ثُم الَ ربِم مرجِعم فَينَبِىم بِما كنْتُم فيه تَخْتَلفُونَ}[الأنعام:164]"[ 135 ]​.

فرد عل نافع الأزرق بتاب جاء فيه: "وعبت ما دنت به من إكفار القعدة وقتل الأطفال، وسأفسر لك ذلك، أما هؤلاء القَعدَة

فليسوا كما ذكرت ممن كان عل عهد الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐، لأنّهم كانوا بمة مقهورين محصورين، لا يجدون

إل الهدى سبيً، ولا إل اتصال بالمسلمين طريقًا، وهؤلاء قد فقهوا ف الدين، وقرأوا القرآن، والطريق لهم نهج واضح، وقد

عرفت ما قاله اله ‐تعال‐ ف من كانوا مثلهم إذا قالوا {..كنَّا مستَضعفين ف ارضِ قَالُوا الَم تَن ارض اله واسعةً

فَتُهاجِروا فيها فَاولَئكَ ماواهم جهنَّم وساءت مصيرا}[النساء:97]، فقال: {الَم تَن ارض اله واسعةً فَتُهاجِروا فيها}،

أما الأطفال فإن نوحا نب اله كان أعلم باله من ومنك، وقد قال: {وقَال نُوح رب ِ تَذَر علَ ارضِ من الْافرِين ديارا*انَّكَ

انْ تَذَرهم يضلُّوا عبادكَ و يلدُوا ا فَاجِرا كفَّارا}[نوح:26-27]، فوصمهم بالفر وهم أطفال، وقبل أن يولدوا، فيف كان



ذلك ف قوم نوح ولا نقوله ف قومنا؟.

ومن التأويلات المنسوبة إل نافع بن الأزرق: تأويله لقوله تعال: {واقم الصَةَ طَرفَ النَّهارِ وزُلَفًا من اللَّيل انَّ الْحسنَاتِ

يذْهبن السيِىاتِ ذَلكَ ذِكرى للذَّاكرِين}[هود:114]، بأن الصلاة ركعتان بالعش، وركعتان بالغداة ولا غير.

وتأويله لقوله تعال: {وله علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطَاعَ الَيه سبِيً ومن كفَر فَانَّ اله غَن عن الْعالَمين}[آل عمران:97]

بأن الحج ف جميع أشهر السنة.

وتأويله لقوله تعال: {والسارِق والسارِقَةُ فَاقْطَعوا ايدِيهما جزاء بِما كسبا نَا من اله واله عزِيز حيم}[النور:38]، فأوجب

قطع اليد من التف لا من الرسغ، كما أوجب القطع ف سرقة القليل والثير[ 136 ]!

ولاشك أن ابن الأزرق فيما جاء به من تأويل ف تلك الرسالة الآنفة الذكر، والآيات الت أوردناها ناجم عن تعصبه ف فهمه

رها فمعان قر هواه، وإل ه، وإخضاع معانيه إلكلام ال التجرؤ عل المغالطة، بل إل ا أوقعه فا مذهبيالآيات تعصب

نفسه، غير ملتزم بضوابط التأويل، ولا قواعد اللغة، ولا سنّة الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ ولا إجماع المسلمين.

لقد جاء الأمر بإقامة الصلاة ف القرآن الريم مجمً من غير بيان لمواقيتها وعددها، وعدد ركعاتها وأركانها، وشروطها

وسننها، ومروهاتها، وأذكارها، ومبطلاتها، وكيفية أدائها، ثم بينها الرسول  ‐صل اله عليه وسلم‐بفعله ف كلمته الجامعة

تاب من الحج والعمرة فأفعال الرسول العظيم ‐صلال نت السنّة ما أجمل ف[ 137 ]، كما بي(أصل صلوا كما رأيتمون)

ه عليه وسلم‐: (خذوا عنال القرآن، ويشهد لذلك قوله ‐صل ه عليه وسلم‐ كانت بيانًا لأعمال الحج المجملة فال

مناسم) [ 138 ]، فَقَلَّدَه الصحابة ‐رض اله عنهم أجمعين‐ وتعلّموا جمع أحامه، وما يتصل به من أقوال وأعمال.

أما قطع يدِ السارق فقد اتفق الأئمة الأربعة عل أن موضع القطع من اليد هو مفصل الزِند، قال أبو بر الجصاص: "لا خلاف

بين السلف من الصدر الأول وفقهاء الأمصار، ف أن القطع من المفصل وإنما خالف فيه الخوارج، وقطعوا من المنب

لوقوع الاسم عليه، وهم شذوذ لا يعدون خلافًا"[ 139 ]، فآية السرقة مجملة، فقامت السنة ببيان ما أجمل فيها، كما بينت

القدر المسروق الذي يقطع به، فقال ‐صل اله عليه وسلم‐: (لا تقطع يد السارق إلا ف ربع دينار فصاعداً)[ 140 ].

وهذا لا نجد مجمً ذُكر ف التاب العزيز إلا وبينت السنّة مراد اله منه، وفصلت أحامه تفصيً لا يدع مجا لشبهة، أو

موضعا لإبهام... ولن تعصب الخوارج المذهب، وإهمالهم للسنن، دفعهم إل سلوك الدروب الت انتهت بهم إل المروق من

الدين، وإل الابتعاد عن سبله الواضحة.

 

الأنموذج الرابع:

ويمثّل سذاجتهم ف التأويل، وسطحيتهم ف فهم النصوص! وف ظن أنّ مهمتهم كانت منصبة عل زعزعة كيان الدولة،

بالخروج عليها ما وسعهم ذلك، فقد ظلّوا يحاربون دولة الإسلام ف عناد طوال العصر الأموي تقريبا، كما فعل زملاؤهم من

السبئية الإسماعيلية ف عهد الدولة العباسية، ولولا نزيف الخوارج الذي أحدثوه ف جسم الأمة، لان للتاريخ مسار آخر.

لقد كانوا هم السبب ف بقاء دولة الروم ف القسطنطينية، وكانت تلك أضخم خسارة منيت بها دولة الإسلام، لأن معاوية بن

أب سفيان، ثم سليمان بن عبد الملك‐ رض اله عنهما‐ كانا قادرين قطعا عل الاستيلاء عل عاصمة القسطنطينية، لولا

هذه الحرب الداخلية اللدود الت أعلنها الخوارج عليهم.



ولو أننا استولينا عل القسطنطينية أيام سلمان بن عبد الملك (96-99هـ) لتغير وجه التاريخ، إذ كانت دولة الروم ‐

والقسطنطينية خاصة‐ تقف حائً بين المسلمين وبين شرق أوروبا.

بونا، ومضوا إلء، إلا أنهم عطلوا مسيرة الفتوحات الإسلامية بعض الوقت، ونوبماذا أفاد الخوارج المسلمين؟ لا ش

مزابل التاريخ.

لذلك لم تن لهم تأويلات كثيرة كتلك الت نراها عند الإسماعيلية مثً، الذين استفادوا من أخطاء سابقيهم من السبئيين،

واستعانوا بالفلسفات الوثنية الت تُرجمت ف عصر المأمون، وألبسوها كعادتهم ثوبا إسلاميا لإثارة الشبهات، وتحريف

معان الآيات عن طريق تأويلها، تأويً لا يخضع للسياق، ولا لمنطق اللغة، إنما حملوها عل معان قرروها ف أذهانهم!

ومن تأويلاتهم السطحية لآيات القرآن: ما أورده المبرد ف كتابه الامل: "أنّ عبيدة بن هلال اليشري اتهم بامرأة حداد، رأوه

، فذكروا ذلك له، فقال لهم: إنّ عبيدة من الدين بحيث علمتُم، ومن الجهاد بحيث يا[ 141 ]​ مرارا يدخل منزلها... فأتوا قطر

رأيتم، فقالوا: إنا لا نُقاره عل الفاحشة، فقالوا: انصرفوا، ثم بعث إل عبيدة فأخبره، وقال: إنا لا نقارك عل الفاحشة، فقال:

بهتمون يا أمير المؤمنين، فماذا ترى؟ قال: إن جامع بينك وبينهم، فلا تخضع خضوع المذنب، ولا تتطاول تطاول البريء،

لب مَا لشَر وهبستَح  مْنةٌ مبصفْكِ عوا بِااءج نَّ الَّذِينه الرحمن الرحيم: {الموا، فقام عبيدة فقال: بسم الفجمع بينهم فت

هو خَير لَم لل امرِئٍ منْهم ما اكتَسب من اثْم والَّذِي تَولَّ كبره منْهم لَه عذَاب عظيم}[النور:11]، فبوا وقاموا إليه

فاعتنقوه وقالوا: استغفر لنا، ففعل!"[ 142 ].

أيدي الخوارج، "فقال لأصحابه: اعتزلوا ودعون امل أن ‐واصل بن عطاء‐ وقع هو وبعض أصحابه فكما أورد ال

وإياهم، وكانوا قد أشرفوا عل العطَب، فقالوا: ما شأنك؟ فخرج إليهم، فقالوا: ما أنت وأصحابك؟ قال: مشركون مستجيرون

ليسمعوا كلام اله ويعرفوا حدوده، فقالوا: قد أجرناكم، فقال: علمونا... فجعلوا يعلمونه أحامهم، وجعل يقول: قد قبلت أنا

ومن مع، قالوا: فامضوا مصاحبين فإنم إخواننا، قال: ليس ذلك لم، قال اله تعال: {وانْ احدٌ من الْمشْرِكين استَجاركَ

فَاجِره حتَّ يسمع كَم اله ثُم ابلغْه مامنَه ذَلكَ بِانَّهم قَوم  يعلَمونَ}[التوبة:6]، فأبلغونا مأمننا، فنظر بعضهم إل بعض ثم

قالوا: ذلك لم، فساروا بأجمعهم معهم حت بلغوا المأمن"[ 143 ].

فف الآية الأول اول عبيدة الآية بصرفها عن معناها إل معن لا تحتمله، كما فعل واصل بن عطاء ف الآية الثانية، مما يدل

عل سطحية الخوارج ف فهم النصوص، وتمسهم بظاهرها تمسا أدى بهم إل تناقض وتضارب ف استنتاج الأحام،

وتضارب لا يقبله العقل السليم، ولا يقره النقل الثابت، فروي أن بعضهم قال: "لو أن رجً أكل من مال يتيم، وجبت له النار،

لقوله تعال: {انَّ الَّذِين ياكلُونَ اموال الْيتَام ظُلْما انَّما ياكلُونَ ف بطُونهِم نَارا وسيصلَونَ سعيرا}[النساء:10]، ولو قتل

اليتيم أو بقر بطنه، لم تجب له النار، لأن اله لم ينص عل ذلك"[ 144 ].

ومن تأويلاتهم غير المقبولة ما فعلوه بـ عبداله بن خَباب[ 145 ]، إذ مرت الخوارج ف المدائن، فالتقوا واليها صاحب

رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ عبد اله بن خباب، فأسروه مع زوجه الحامل، ووجدوا ف عنقه مصحفًا، فقالوا له: "إنّ

هذا الذي ف عنقك ليأمرنا أن نقتلك، فان رده عليهم: أن يحيوا ما أحيا القرآن، وأن يميتوا ما أمات"[ 146 ]. ثم مروا ومعهم

ابن خباب تحت نخل، فسقطت منه رطَبة، فأخذها أحدهم ليأكلها، فقال رفيق له: بغير حلّها وبغير ثمنها؟ فلفظها ذلك الرجل

من فمه، ومروا بخنزيرٍ لأهل الذمة، فضربه أحدهم بسيفه فقتله، فقال له أصحابه: هذا فساد ف الأرض! وحين جاءهم

م بأس، إنمن صاحب الخنزير استرضوه، فلما رأى منهم ابن خباب ذلك، قال: "لئن كنتم صادقين فيما أرى، فما عل

.[ 147 ]"نتمونالإسلام حدثًا، ولقد أم مسلم، ما أحدثت ف



وبعد ذلك سألوه أن يخبرهم بحديث سمعه عن أبيه عن النب ‐صل اله عليه وسلم‐، فقال: سمعت أب يقول: سمعت

والماش ،ون فتنة، القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الماشه عليه وسلم‐ يقول: (تال ه ‐صلرسول ال

فيها خير من الساع)[ 148 ]، فاستوضحوه رأيه بأب بر وعمر، فذكرهما بل خير، وسألوه عن عثمان ف أول خلافته

وآخرها، فجعله محقًا ف أولها وآخرها.

وعن عل ‐رض اله عنه‐ قبل التحيم وبعده، فقال لهم: "إنه أعلم باله منم، وأشد توقيا عل دينه، وأنفذ بصيرة، فأخذوا

الخروج، فجاءوا به إل لوا عليه أنه يدين بتخطئتهم فأفعالهم، كما تأو أسمائهم لا عل عليه أنّه لا يتبع الهدى، بل الرجال عل

حافة النهر وذبحوه، وبقروا بطن امرأته"[ 149 ].

 

الأنموذج الخامس:

،المجتمع الإسلام ار بقايا الخوارج فا من آثار تطرفهم ما زال يغزو أفمع أنّ غلاة الخوارج لم يعد لهم وجود، إلا أنّ بعض

هدَ العو} تأويل قوله تعال قال ف ،تفسير (هميان الزاد) لمحمد بن يوسف الإباض من ذلك ما نجده من تأويلات شاذة ف

تَضالَّذِي ار مدِينَه ملَه نَنملَيو هِملقَب نم الَّذِين تَخْلَفا اسمضِ كرا ف مفَنَّهتَخْلساتِ لَيحاللُوا الصمعو مْننُوا مما الَّذِين

لَهم ولَيبدِّلَنَّهم من بعدِ خَوفهِم امنًا يعبدُونَن  يشْرِكونَ بِ شَيىا ومن كفَر بعدَ ذَلكَ فَاولَئكَ هم الْفَاسقُونَ}[النور:55 ]: "قال

المخالفون عن الضحاك: إنّ الذين آمنوا هم: أبو بر وعمر وعثمان وعل، وأنّ استخلافهم: إمامتهم العظم...، وسيأت ما

يدل عل بطلان دخول عثمان وعل ف ذلك..!"

ذلك عل ن لا دليل فين الدين لأهله، لبعدهم، كانت الفتوح العظيمة، وتم ر وعمر وعثمان وعلب أيام أب ثم قال: "وف

إصابة عثمان وعل! فإنهما وإن كانت خلافتهما برض الصحابة، لن ما ماتا إلا وقد بدّلا وغَيرا فسحقًا، كما ف أحاديث

عنه ‐صل اله عليه وسلم‐ أنهما مفتونان"[ 150 ].

وهو ف هذا التأويل الشاذ، يلتق مع غلاة الخوارج الذين تأولوا ف عثمان وعل ما تأولت الشيعة ف أب بر وعمر[ 151 ]،

فالشيعة الغلاة تأولوا كل ما ورد ف الآيات من كلمات الجبت والطاغوت وما شابههما عل أب بر وعمر رض اله عنهما،

فحمله الخوارج عل عثمان وعل رض اله عنهما، مما يدل عل أن السبئيين من غلاة الشيعة والخوارج لا ضابط ولا قانون

لهم يلتزمونه ف تأويلاتهم المخالفة للسياق، ولضوابط التأويل الت استنتجها العلماء، ولل القرائن المحيطة بالنص،

وحملوها عل معانٍ أقروها مسبقًا ف أذهانهم. إنه تأويل مذهب، يتجل فيه إصدار أحام التفير عل مخالفيهم دون حجة

أو برهان. وقد ذكرنا فيما سبق أحاديث كثيرة تبين أنّ عثمان وعل ‐رض اله عنهما‐ من المبشّرين ف الجنة[ 152 ]،

ه عليه وسلم‐: فهو زنديق[ 153 ]. وأنّ هذا التأويل الذي يطعن فال ه ‐صلوأنّ من ينتقص أحدًا من أصحاب رسول ال

صحابة رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ لاشك ف أنه تأويل فاسد. يحم عل صاحبه بالضلال والمروق ف الدين.

ومناقب عل ‐رض اله عنه‐ أكثر من أن تُذكر، أما عثمان رض اله عنه وأرضاه: فماذا نقول عنه سوى أنه كان صهرا

لرسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ عل بِنتيه رقية وأم كلثوم، مما لم يعرف لأحد غيره من سائر المسلمين، ومجاهدًا

بروحه وماله، وأنفق من ماله ف سبيل اله، وتأييد دعوة الإسلام، ما لم ينفق مثله مسلم قط، وكان وزيرا وأمينًا للصدّيق

والفاروق، وكان ثالث الراشدين عد وحلما ورحمة، وكان من أحب الناس إل الناس، لتعطفه وصفاء سريرته، ودماثة

طبعه، وغامرِ عطاياه، فما أحوج أمة الإسلام ف هذه المرحلة من حياتها إل نفحة من نفحات عثمان بن عفان ‐رض اله



عنه‐، تسري بينهم تعاطفًا ومواساةً، وبِرا وإحسانًا.

 

   • الخاتمة

بعد هذا العرض الموجز للخوارج وتأويلاتهم، خَلَص الباحث إل النتائج التالية:

كان الخوارج من أوائل الفرق الت برزت ف الساحة الإسلامية، إذ تعود أصولها إل عهد النب ‐صل اله عليه وسلم‐، كما

.قصة ذي الخويصرة التميم الصحيحين" ف" ثبت ف

ظهر الخوارج كجماعة منَظَّمة، أثناء معركة صفين، الت جرت أحداثها بين الإمام عل ومعاوية رض اله عنهما، وتحديدًا

عندما اتفق الطرفان عل وقف القتال واللجوء إل التحيم، حيث اعتبروا التحيم نوعا من الحم بغير ما أنزل اله.

ذورنفسه ب إنهاء وجودهم، فقد حمل مذهب الخوارج ف آراء الخوارج من الأسباب الرئيسة ف الغلو والتشدد والتطرف ف

تمزقه وتشرذُمه، وذلك لما عرِف به الخوارج من سطحية ف الفهم، وحدَّة ف التعامل، لم يسلَم من آثارها حت الخوارج

أنفسهم، فان توالد الفرق وتباينها مرهونًا بالاختلاف ف الأفار والمعتقدات، فلما أنشأ أحدُهم فرا، أو تَفَرد عن الجماعة

بِقَولٍ، عودِي وكفّر من الجماعة الأم، فلا يلبث أن يتبعه نفر، ليشلوا بذلك جماعة منفصلة، وهذا دواليك، وبهذا النهج

أصبحت الخوارج فرقًا متعددة، وليست فرقةً واحدة، مما ساعد مخالفيهم عل قهرهم.

يشهد تاريخ الخوارج عل عظَم خَطَرِ الانحراف الفري، الذي قادهم إل استحلال الحرمات، وۇقوفهم مع الباطل، وهم

يحسبون أنهم يحسنون صنعا.

كان التأويل الصحيح حً وخلاصا لثير من المشاكل الت تعترض الباحثين ف الفر الإسلام، أما التأويل الفاسد فقد

كان وسيلة من وسائل الفرق الضالة للتلاعب بمعان آيات القرآن، وإخراجها عن مقاصدها الحقيقية، وصرفها إل معان

قرروها ف أذهانهم بغير دليل.وقد ضل الخوارج ف تأويلاتهم، وفيما ذهبوا إليه من آراء، يقودهم التعصب المذهب، وعقيدتهم

المنحرفة، فأدى ذلك بهم إل المروق من الدين، والابتعاد عن سبله الواضحة.

يؤكد الباحث عل ضرورة معرفة المشتغلين بالنص الدين لتأويلات الفرق المنحرفة، الت خرجوا بها عن معانيها المرادة،

وعن قواعد اللغة، وأصول الشريعة ومقاصدها، للشف عن عوامل الهدم الت تعرض لها الإسلام ف مستهل حياته، وكيف

تجاوزها.

إنّ ثبات الإسلام بشموخ أمام كل حركات الهدم والفتنة، يزيدنا يقينًا بقوة الإسلام الذاتية عل تجاوز المحن والمصاعب،

وعل المسلمين أن يستمسوا بعروة الإسلام الوثق، واستيعاب ثقافة العصر، وفلسفاته المتنوعة، ورصد كل تحركات أعداء

الإسلام، ومواجهة كل ذلك بثبات ويقين، والعاقبة للمتقين.

________________________________________________

المصادر

 (1/87).1انظر: آراء الخوارج، د. عمار طالب - 



 - 2انظر: منهاج السنة النبوية، ابن تيمية.(2/195) 

 - 3هذه الفقرة موجودة بحروفها ف تاريخ الطبري، (3/556)، أحداث سنة 76، طبعة دار التب العلمية ‐ بيروت. وهذه

الفقرة الت أوردتها، ه من قصة كان يقصها صالح بن مسرح عل أتباعه ، قبل أن يخرج عل الدولة ف الموصل

َّلوعليه كذلك، ثم قال: "و ه عنه‐ وأثنال عليه، ثم ذكر عمر ‐رض ه عنه‐ وأثنال ر ‐رضأبا ب روالجزيرة، وفيها ذَك

المسلمون بعده عثمان، فاستأثر بالفء، وعطَّل الحدود، وجار ف الحم...." إل أن يقول: "فسار إليه المسلمون فقتلوه..!"،

ثم ختم قصته بقوله: "وولَّ الناس من بعده عل بن أب طالب، فلم ينشب أن حم ف أمر اله الرجال (يقصد حادثة التحيم

الت وقعت بين أب موس الأشعري وعمرو بن العاص رض اله عنهما، إل آخر الفقرة الت أوردتها).  أما المقصود من

العبارة السابقة، فقد فَهِمتُه من قول المحمة الأول الذين خرجوا عل أمير المؤمنين عل ‐رض اله عنه‐ وراسهم: عبد

اله بن الواء، وعبد اله بن وهب الراسب، وحرقوص بن زهير... وقالوا لعل بعد حم الحمين :"إن كنت تعلم أنك الإمام

حقًا فَلم رضيت بِحميهما، وإن كنت لم تعلم أنك الإمام حقًا، لم أمرتنا بالمحاربة..؟ ثم انفصلوا عنه لهذا السبب، وكفروا

.ه تعالم إلا لون هناك حمين، ويحب ألا يم الحه عنهما، لأنهم ‐حسب اعتقادهم‐ رضوا بحال ا ومعاوية رضعلي

ويزيد هذه الفقرة وضوحا، قول الطائفة البهرة (وه فرقة من الشيعة الإسماعيلية، انظر: بحث طائفة البهرة وتأويلاتها

المنحرفة لآيات القرآن الريم، للدكتور سام عطا، نُشر ف مجلة دراسات عدد شهر (11) 2004م ‐ الجامعة الأردنية): "إن

الأمة لما افتتنت بعد نَبيها، واشهرت كل طائفة منهم سيفها قال بعضهم: منّا أمير ومنم أمير، ثم قال كبيرهم ‐يقصدون أبا

بر‐ ف أول قُعوده: ۇليتُم ولست بخيركم، وقال صاحبه عمر: كانت بيعة أب بر فَلتة وقَ اله شرها..!!. وأقر أبو بر

عل نفسه بالشَّك، فقال: إن ودِدت لو أن سألت رسول اله لمن هذا الأمر من بعده. والإمام الحق لا يشك ف نفسه، ولا يرجع

عن أمره، ولا يندم أنه غُصب عل حقه، بل يثبت مستمرا عل شأنه، مفصحا عن محله ومانه، هاديا مهديا، متَبوىا من

،أصغر فيض إبطال دعوى النزارية، تصحيح: آصف بن عل انظر: الهداية الآمرية ف) ."لا، كما فعل عانًا عليالعصمة م

ر الآنف الذكر، يبين أنه غير متيقن فب وقول أب ،ر غصب الخلافة من علا يعتقدون أن أبا ب(10/11). فالشيعة عموم

استحقاقه الخلافة ‐أي شك ف ذلك‐ فقال ما قال... هذا ما تقوله الشيعة عموما ف أب بر ‐رض اله عنه‐. أما الخوارج

فهم عل العس من ذلك، فيقولون بأن عليا ‐رض اله عنه‐ هو الذي شك ف أمره، بدليل أنه بايع أبابر ولو متأخرا، ولو

كان هو الوص حقًا ‐كما يقول الشيعة‐ لما بايع أبابر، ولَقاتَل عل حقه ف الخلافة، فمبايعته لمن سبقه من الخلفاء ‐وهم

عل ضلال ف نظرهم لا يستحقون الخلافة‐ أثبتت أنه شاكٌّ ف أحقيته بالخلافة. واله أعلم.

 - 4السبئية: فرقة من الغلاة، أسسها عبد اله بن سبأ اليهودي اليمان، وقد نف وجوده بعض التّاب، وأثبت وجوده البعض

الآخر، انظر: عبد اله بن سبأ اليهودي اليمان بين الحقيقة والخيال، للدكتور سام عطا، نُشر ف مجلة دراسات، مجلد 26/

1999م‐ الجامعة الأردنية. وقد أثبت البحث الآنف الذكر وجوده بأدلة من كتب السنة والشيعة. وانظر: تحقيق مواقف

الصحابة ف الفتنة، د. محمد أمحزون، دار طيبة ‐ المملة العربية السعودية. وبحث: عبد اله بن سبأ ف ميزان البحث

العلم، د. محمد أمحزون، مجلة البيان، عدد80، اكتوبر 1994م. وكتاب: عبد اله بن سبأ، د. سليمان بن حمد العودة.

 (1/192).5انظر: تاريخ الطبري، (3/184). وانظر: آراء الخوارج، د. عمار طالب - 

 - 6انظر: المرجع السابق، .(1/192)

 - 7المرجع السابق، .(1/192)

 - 8الرجعة: ه فرة سبئية، آمن بها بعض الشيعة، وه: أن اله سبحانه سيعيد ‐عند قيام المهدي‐ قوما ممن تقدم موتهم



من أوليائه وشيعته، ليفوزوا بثواب نصرته ومعونته، ويعيد أيضا قوما من أعدائهم لينتقموا منهم..! ولن اله ‐سبحانه‐

حم أن من مات لن يعود إل هذه الدنيا مرة أخرى بقوله الحاسم: {كلا}[المؤمنون:99-100]. وانظر: الفرق بين الفرق،

البغدادي، ص (143) وما بعدها.

 - 9انظر: البيان والتبيين، الجاحظ، .(2/124)

 - 10انظر: التفسير والمفسرون، د. محمد حسين الذهب، (2/305-314) بتصرف.

 - 11مجموعة الرسائل البرى، ابن تيمية، .(1/36)

 - 12الفهرست، ابن النديم.(259 -258) 

 - 13انظر: مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، الأشعري.(1/34-40) 

 (1/366).14انظر: التفسير والمفسرون، د. محمد حسين الذهب - 

 - 15انظر: تفسير الشاف، الزمخشري [آل عمران/110].(1/319) 

16انظر: تهذيب اللغة، الأزهري (7/48-49). والمعجم الوسيط، مادة: خرج، (1/223). ولسان العرب لابن منظور،  -  

(3/73). والمصباح المنير للفيوم، ص (227). وأساس البلاغة للزمخشري، .(1/221-222)

 - 17انظر: المصباح المنير، (1/179). وتهذيب اللغة، .(7/48)

 - 18انظر: لسان العرب، (2/74). وتاج العروس من شرح جواهر القاموس، .(2/30)

 - 19انظر: مقالات الإسلاميين، (1/307). والفرق بين الفرق، ص.(74) 

(1/114). ،20انظر الملل والنحل، للشهرستان - 

 - 21انظر: مقالات الإسلاميين، (1/207). فتح الباري، (12/283). وتاج العروس، .(2/3)

 - 22شعراء الخوارج، د. إحسان عباس ص(54) 

 - 23انظر: مقالات الإسلاميين، .(1/207)

 - 24مقالات الإسلاميين، .(1/217)

 - 25الملل والنحل، (1/134). وانظر: اعتقادات فرق المسلمين، أبو بر بن الرازي، ص.(46) 

 - 26انظر: مقالات الإسلاميين، .(2/140)

 - 27مقالات الإسلاميين، .(1/207)

 - 28انظر: فتح الباري، (13/238-244). وانظر: صحيح مسلم، .(3/109)

 - 29انظر: آراء الخوارج، .(1/31)

 - 30انظر: وقعة النهروان، الخطيب الهاشم، ص.(10) 



 - 31انظر: شرح الطحاوية، ص.(405) 

 - 32انظر: أدب الخوارج ف العصر الأموي، د. سهير القلماوي، ص (2-10) بتصرف. وانظر: الخوارج ف العصر الأموي،

د. نايف معروف، ص.(54) 

 - 33فتح الباري، .(12/244-246)

- 34هو الرئيس الأعل للفرق البصرية السبئية الت شاركت ف سفك دم عثمان ‐رض اله عنه‐، وكان أحد أميرين  

للخوارج لما خرجوا للنهروان، وكان من أتباع ابن سبأ. انظر: فتح الباري، (12/245). والعواصم من القواصم ف تحقيق

مواقف الصحابة بعد وفاة النب ‐صل اله عليه وسلم‐، لابن العرب، تحقيق: محب الدين الخطيب، ص (144). والتبصير

ف الدين وتمييز الفرقة الناجية من الفرق الهالين، للاسفرايين، ص.(17) 

 - 35انظر: فتح الباري.(11/254) : 

 - 36انظر: منهاج السنة، لابن تيمية، .(2/187)

 - 37تاريخ الأمم والملوك، للطبري.(4/391-393) 

 - 38المرجع السابق، .(5/87)

 - 39انظر: آراء الخوارج.(1/52)  

 - 40شرح نهج البلاغة، لابن أب الحديد، .(1/76)

 - 41تاريخ الأمم والملوك، .(2/191)

42صبيغ بن عسل التميم: أخرج الدارم عن نافع أن صبيغًا العراق جعل يسأل عن أشياء من القرآن ف أجناد  -  

المسلمين حين قدم مصر، فبعث به عمرو بن العاص ‐رض اله عنه‐ إل عمر بن الخطاب ‐رض اله عنه‐ فلما أتاه

أرسل عمر إل أرطاب من جريد فضربه بها، حت ترك ظهره خبزة، ثم تركه حت برئ فدعا به ليعود له، فقال صبيغ: إن

كنت تريد قتل فاقتلن قتً جميً، وإن تريد أن تداوين فقد واله برئت، فأذن له إل أرضه، وكتب إل أب موس الأشعري

موس أب أن لا يجالسه أحد من المسلمين.  وأخرج ابن عساكر عن محمد بن سيرين قال: كتب عمر بن الخطاب إل

الأشعري رض اله عنه أن لا يجالس صبيغًا، وأن يحرمه عطاءه ورزقه. وأخرج أبو نصر ف الحجة، وابن عساكر عن زرعة

قال: "رأيت صبيغ بن عسل بالبصرة كأنه بعير أجرب، يجء إل الحلقة ويجلس وهم لا يعرفونه، فتناديهم الحلقة الأخرى:

عزمة أمير المؤمنين عمر، فيقومون ويدعونه..." انظر: الدر المنثور، للسيوط، (2/7،17). وصدر عمر ‐رض اله عنه‐

أوسع وعقله أذك من أن يؤاخذ طالب علم لو أراد معرفة الحقيقة، لن بصيرة عمر أدركت أنه عابث يريد العبث بحرمة

كتاب اله، ليلبس عل الناس دينهم، ففعل به ما فعل، فعمر ‐رض اله عنه‐ يفرق من غير شك بين السائل الذي لا ينتهر،

وبين المشك الخبيث الذي يجب أن يردع ويزجر.

 - 43الاشتقاق، لابن دريد، ص.(228) 

 - 44رسالة ف ذم التأويل، لابن قدامة، ص.(38) 

 - 45انظر: آراء الخوارج، .(1/109)



 - 46انظر: وقعة صفين، ص.(12) 

 - 47المرجع السابق، (489-.(490

 - 48جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للطبري، .(3/119)

 - 49المرجع السابق، نفس الصفحة.

 - 50المرجع السابق، .(5/182)

 - 51وقعة صفين، ص.(71،357) 

 - 52البداية والنهاية، لابن كثير، .(7/273)

 - 53انظر: الخوارج ف العصر الأموي، ص.(56) 

 - 54انظر: أنساب الأشراف، للبلاذري، .(5/43-45)

 - 55انظر: الخوارج ف العصر الأموي، ص.(58) 

 - 56المشتبه ف أسماء الرجال، للذهب، ص.(220) 

 - 57انظر: مروج الذهب ومعادن الجوهر، للمسعودي، .(2/284)

 - 58انظر: الخوارج ف العصر الأموي، ص.(58) 

 - 59البيان والتبيين، للجاحظ، (3/130). والحلسية: مأخوذة من حلس، لقول الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ ف حديث

الفتن ( كونوا احلاس بيوتم) أي: الزموها. ونجدة: هو صاحب فرقة النجدات من الخوارج.

 - 60انظر: الإباضية ف موكب التاريخ، عل يحي معمر، ص.(19-38) 

 - 61انظر: الفَرق بين الفرق، ص (211-212). ومقالات الإسلاميين، (1/177-183). ومن كتاب المقالات والفرق من يعتبر

اليزيدية والميمونية من فرق الإباضية، انظر: مقالات الإسلاميين، (1/83). إلا أن الإباضيين لا يقرون بذلك، وينفون وجود

هذه الفرق بين الإباضية. انظر: الإباضية ف موكب التاريخ، ص.(23) 

 - 62انظر: التفسير والمفسرون، .(2/301)

 - 63المراد بالصفات الخبرية: ما كان الدليل عليها خبر الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ أو التاب الريم من غير استناد

إل دليل عقل، كإثبات الوجه، واليد، والقدم، والساق له تعال. انظر: ابن القيم وموقفه من التفير الإسلام، د. عوض اله

جاد حجازي ص.(211) 

 - 64انظر: التفسير والمفسرون، (2/305-314) بتصرف.

 - 65انظر: شرح نهج البلاغة، (2/3-7-308). وانظر: التفسير والمفسرون، .(2/305-307)

66انظر: الامل ف اللغة والأدب، للمبرد، (2/106). والفرق بين الفرق، ص (264-265). والتبصير ف الدين، ص  -  

(29-35). والتفسير والمفسرون، .(2/305-315)



 - 67الإحام ف أصول الأحام، للآمدي، .(3/75)

 - 68انظر: الدلالات اللفظية عند الأصولييين، د. عبد الحميد أبو المارم، ص.(238-239) 

 - 69جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر.(2/237)  

 - 70المرجع السابق، .(2/238)

 - 71فتح الباري، (12/233). وشرح السنة، .(5/472،482)

 - 72قدامة بن مظعون: "روي أن عمر ‐رض اله عنه‐ استعمل قدامة بن مظعون عل البحرين، فقدم الجارود عل عمر

فقال: إن قدامة شرب فسر، فقال عمر: من يشهد عل ما تقول؟ قال الجارود: أبو هريرة يشهد عل ما أقوله، فقال عمر: يا

َلع سه يقول: {لَيقال عمر: ولم؟ قال: لأن ال ،ه لو شربت كما يقول ما كان لك أن تجلدنجالدك، قال: وال قدامة، إن

الَّذِين امنُوا وعملُوا الصالحاتِ جنَاح فيما طَعموا اذَا ما اتَّقَوا وامنُوا وعملُوا الصالحاتِ ثُم اتَّقَوا وامنُوا ثُم اتَّقَوا واحسنُوا

واله يحب الْمحسنين}[ المائدة:93] فأنا من الذين آمنوا وعملوا الصالحات، ثم اتقوا وآمنوا، ثم اتقوا وأحسنوا، شهدت مع

رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ بدرا، واحدًا، والخندق، والمشاهد.. فقال عمر: ألا تردون عليه قوله! فقال ابن عباس: إن

ابنْصاو رسيالْمو را الْخَمنَّمنُوا اما ا الَّذِينهيا اه يقول: {يالباقين، لأن ال ا للماضين، وحجة علهذه الآيات أنزلت عذر

وازْم رِجس من عمل الشَّيطَانِ فَاجتَنبوه لَعلَّم تُفْلحونَ}[المائدة:90]، قال عمر: صدقت" انظر: التفسير والمفسرون،

(1/60)، والدر المنثور ف التفسير المأثور للسيوط، (5/5)، وتفسير القرآن العظيم، لابن كثير، (5/475)، وهذه القصة تدل

عل مدى يقظة عمر ‐رض اله عنه‐ للتأويلات المنحرفة، ومدى سرعته ف الفهم والاستنباط.

الاجتهاد بالرأي، د. فتح 73انظر : الدلالات اللفظية عند الأصولييين، ص (242-243). وانظر: المناهج الأصولية ف - 

الدرين، ص.(181-183) 

 - 74أصول الفقه، أبو زهرة، ص (128). وانظر: المناهج الأصولية، ص.(166) 

 - 75تهذيب اللغة، .(15/437)

 - 76قال أبو يوسف، يعقوب بن السيت: "رجع هو نقيض الذهاب، ويتعدى بنفسه ف اللغة الفصح، فيقال: رجعته عن

الشء وإليه، ورجعت اللام وغيره، أي: رددته، وبها جاء القرآن الريم، قال تعال: {فَانْ رجعكَ اله}[التوبة:84]، وهذيل

تُعديه بالألف... إل أن يقول: وأرجعته ف لغة هذيل". انظر: معجم لغات القبائل والأنصار، .(1/113)

 - 77معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، .(1/159)

 - 78لسان العرب، .(13/32-33)

 - 79جامع البيان، .(3/184)

(1/396). ،طبقات اللغوين والنحاة، للسيوط 80تهذيب اللغة، (15/485). وبغية الوعاة ف - 

 - 81الصاحب ف فقه اللغة وسنن العرب ف كلامها، لابن فارس، ص.(162-163) 

 - 82تاج اللغة وصحاح العربية، اسماعيل بن حماد الجوهري، .(4/1627)



 - 83لسان العرب، .(13/33)

 - 84شرح صحيح مسلم، للنووي، .(2/887)

 - 85الصواعق المرسلة عل الجهمية والمعطلة، لابن القيم، .(1/18)

 - 86جامع البيان، (3/122). وانظر الآية السابعة ف سورة آل عمران.

 - 87التدمرية: ضمن مجموع الفتاوى لابن تيمية، .(3/55-56)

 - 88صحيح مسلم بشرح النووي، .(1/350)

 - 89فتح الباري، .(8/606)

 - 90التدمرية، ضمن مجموع الفتاوى لابن تيمية، .(3/56)

 - 91جامع البيان، .(3/119)

 - 92المرجع السابق، .(3/121)

 - 93الفَرق بين الفرق، ص.(175) 

 - 94زاد المسير لابن الجوزي، .(1/350)

 - 95شرح مختصر المنته، زين الدين العضد، .(3/75)

 - 96انظر: جناية التأويل الفاسد عل العقيدة الإسلامية د. محمد أحمد لوح، ص.(12) 

 - 97مسند الإمام أحمد ابن حنبل، .(1/266،314)

98انظر: تفسير النصوص، د. محمد أديب الصالح (1/380). وانظر: الموافقات ف أصول الأحام، (118-4/105).  -  

والمدخل للفقه الإسلام تاريخه ومصادره، ص.(286-291) 

 - 99انظر: تفسير النصوص، (1/381). وانظر: إرشاد الفحول للشوكان، ص.(177) 

 - 100العام: هو اللفظ الذي يستغرق جميع ما يصلح له من الأفراد. وتخصيص العام: هو قصر اللفظ عل بعض أفراده، أو

(2/343). ،د. وهبة الزحيل ،صرف العام عن عمومه. انظر : أصول الفقه الإسلام

 - 101المطلق: هو اللفظ الخاص الذي يدل عل فرد شائع أو أفراد عل سبيل الشيوع، ولم يتقيد بصفة من الصفات، كقوله

تعال ف آية الظهار: {فَتَحرِير رقَبة}[المجادلة:3]. والرقبة واقعة عل صفات متغايرة من كفر وإيمان وذكورة، وأنوثة،

وصغَر، وكبر. أما المقيد: فهو اللفظ الواقع عل صفات قيد بعضها، كقوله تعال: {فَتَحرِير رقَبة مؤمنَة}[النساء:92]. فاسم

،افرة، فلما قيدها هنا بالإيمان، كان مقيدًا من هذا الوجه. انظر: أصول الفقه الإسلامالمؤمنة وال الرقبة واقع عل

(1/208-254).

 - 102انظر: تفسير النصوص، (1/381). وانظر: سبل السلام، .(3/104)

 - 103انظر: تفسير النصوص، (1/381). والمناهج الأصولية، ص.(76-77) 



 - 104انظر: المناهج الأصولية، ص (190). وانظر: تفسير النصوص، .(1/381)

 - 105انظر: المرجعين السابقين، نفس الجزء والصفحة.

 - 106انظر: أصول الفقه، د. الزحيل، (1/315). وانظر: تفسير النصوص، .(1/382)

 - 107انظر: تأويل الدعائم، القاض النعمان، (2/223)، و.(3/112،114،116)

 - 108انظر: أساس التأويل، القاض النعمان، ص (27، 126، 155، 194، 199، 256). والحدُّ: مصطلح إسماعيل، فهم

يعتقدون أن جميع الأنبياء لم يتصل بهم الوح إلا عن طريق ۇسطاء، أسموهم بالحدود الروحانية الخمسة، وهم: السابق،

والتال، والجد، والفتح، والخيال. كما أن للدعاة عندهم مراتب، فمرتبة الإمام وهو رأس الدعوة غير مرتبة الحجة أو الباب

نائب الإمام، وهذا، وه تبلغ (12) مرتبة، فما يصلح لمرتبة، لا يصلح لمرتبة أخرى. انظر: الاسماعيلية المعاصرة، محمد

بن أحمد الجوير، ص.(51-52) 

 - 109درء تعارض العقل والنقل، ابن تيمية، .(5/256)

 - 110انظر: الشف والبيان، (فصل ف خلافة عثمان وعل) للقلهات، نُشر ف حوليات الجامعة التونسية العددان: 11، 12،

(1974، 1975 م ). وانظر الامل للمبرد، .(2/108)

 - 111انظر: مقالات الإسلاميين، .(1/170)

 - 112انظر: الرياض النضرة، المحب الطبري، .(2/292)

 - 113انظر: المرجع السابق، .(2/302)

 - 114التاج الجامع للأصول ف أحاديث الرسول، ابن الأثير،.(3/945)  

 - 115انظر: الرياض النضرة ف مناقب العشرة، (2/143) وما بعدها.

(1/10). ،116الإصابة، لابن حجر العسقلان - 

 - 117الجرح والتعديل، عبد الرحمن بن أب حاتم الرازي، .(1/7-8)

(2/95). ،شاف للزمخشري، (1/352)، وانظر: روح المعان118انظر: ال - 

 - 119انظر: منهج الفرقان، محمد عل سلامة، .(1/36)

 - 120انظر: مقدمة ف أصول التفسير، لابن تيمية، ص.(13) 

 - 121انظر: العقائد النسفية، الإمام عمر النَّسف، ص.(117) 

 - 122صحيح مسلم، .(1/65)

 - 123المرجع السابق، .(1/63-64)

 - 124انظر: العقائد النسفية، ص.(117-118) 



 - 125انظر: المرجع السابق، ص.(118) 

- 126هناك خلاف بين فرق الخوارج وغيرها ف هذا الحم، فقال الأزارقة: إن مرتب الذنوب كبيرها وصغيرها مشرك  

ه، وأطفالهم مشركون كذلك، ولذا استحلوا قتل أطفال مخالفيهم.. وقالت الصفرية بقول الأزارقة، إلا أنهم لم يقروهم علبال

استحلال قتل الأطفال. وقالت النجدات: إذا كان الذنب قد أجمع المسلمون عل تحريمه فمرتبه كافر مشرك، وإذا كان مما

اختلف فيه، فيترك أمر مرتبه لأهل الفقه يحمون فيه باجتهادهم. وقد عذروا من ارتب ذنبا وهو يجهل تحريمه. انظر: الفرق

بين الفرق، ص (97). أما المرجئة: فقد امتنعوا عن تعيين القصاص الذي يستحقه عل كبيرته، بل أرجؤوا أمره إل يوم

القيامة، ليحم اله تعال فيه بما يشاء. انظر: الملل والنحل، (1/145) . وقال الحسن البصري: إن مرتب البيرة منافق.

انظر: الانتصار، ص (164). والعقائد النسفية، ص (119). ولن البغدادي: سفَّه هذا القول، وقال: لأن المنافق شر من

الافر المعلن للفر. انظر: الفرق بين الفرق، ص (97). ورأت المعتزلة: أن حم أهل السنة فيه شء من التساهل، وحم

الخوارج فيه قسوة عظيمة، والمرجئة: جبنوا عن إعطاء حم قطع، والحسن البصري: كان قوله بادي الضعف، فقرروا: أن

مرتب البيرة لا هو مؤمن ولا كافر، بل هو ف (منزلة بين المنزلتين)، منزلت الإيمان والفر، وعدوه فاسقًا. انظر: الانتصار

والرد عل ابن الراوندي الملحد، ص (164-168)، وشرح العقائد النسفية، ص.(169) 

 - 127انظر: العقود الفضية ف أصول الإباضية، سالم بن حمد الحارث، ص.(228-290) 

 - 128انظر: تفسير ابن كثير، (.(4/274) ،(1/390

 - 129انظر: المرجع السابق، .(1/386)

 - 130شرح نهج البلاغة، .(8/112)

 - 131الفصل، لابن حزم، .(4/156)

 - 132رواه البخاري ف مواضع من صحيحه، منها: كتاب الجنائز (2/89،90)، وكتاب الرقاق (9/174). وانظر: تفسير ابن

كثير، .(2/286-288)

 - 133التفسير البير، الفخر الرازي، .(10/124-125)

(5/53). ،134روح المعان - 

 - 135شرح نهج البلاعة، .(1/382)

 - 136المرجع السابق، نفس الجزء ونفس الصفحة.

 - 137متفق عليه، وأخرجه البخاري (2/111) رقم (631)، ومسلم (1/465) رقم.(674) 

 - 138أخرجه مسلم (2/943) رقم .(1297)

 - 139أحام القرآن، للجصاص (2/115)، وانظر: الصنعان: سبل الإسلام.(4/27-28) 

 - 140متفق عليه، أخرجه البخاري (12/96) رقم (6789)، ومسلم (3/1312) رقم.(1684) 

 - 141قطري بن الفجاءة: الزعيم الثالث للأزارقة، انظر: الامل، .(2/236)



 - 142الامل ف اللغة والأدب، .(2/236)

 - 143المرجع السابق، .(2/106)

 - 144تلبيس ابليس، ابن الجوزي، ص.(95) 

 - 145هو عبد اله بن خباب، كان وأبوه من أوائل الناس الذين آمنوا. انظر: سيرة ابن هشام، .(2/234)

 - 146انظر: الامل، .(3/946)

 - 147تاريخ الطبري، .(6/373-374)

 - 148انظر: مسند الإمام أحمد، (6/141-142)، وقد أخرجه من طرق أخرى.

 - 149تاريخ الطبري.(6/373-374) 

 - 150التفسير والمفسرون، .(2/334)

 - 151انظر: مقالات الإسلاميين، .(1/170)

 - 152انظر: الرياض النضرة ف مناقب العشرة، (2/153) وما بعدها.

 - 153انظر: الإصابة، .(1/10)

المصادر:

موقع عل بصيرة


