
الحمد له رب العالمين، والصلاة والسلام عل المبعوث رحمةً للعالمين، وعل آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إل يوم

الدين، وبعد:

فإن فهم النصوص الشرعية من المسائل البيرة الت حصل فيها الاختلاف والافتراق والاضطراب منذ القديم، كما حصل

ف الملل السابقة، مما أدى إل تحريف كلام الأنبياء وتعطيله، والتقول عليهم، كما هو الأمر عند أهل التاب من اليهود

والنصارى.

وقد وقع مثل ذلك ف هذه الأمة، فقد أخبر المعصوم أنَّ هذه الأمة ستتبع سنن الذين من قبل، ولن يأب اله إلا أن يحفظ

دينه وكتابه وسنة نبيه صل اله عليه وسلم، من خلال المنهج الصحيح لفهم النصوص الشرعية والتعامل معها.

فقد تميز منهج أهل السنة عن باق الفرق ف التلق والاستدلال، والذي بن عل صحيح المنقول وصريح المعقول.

ولهم منهج واضح ف فهم النصوص الشرعية‐ التاب والسنة – يمن توضيحه ف بعض القواعد:

القاعدة الأول: تعظيم النصوص الشرعية والتسليم لها:        

فالنصوص الشرعية حقُّها التعظيم والامتثال، وهذا هو حقيقة الإسلام الذي هو الاستسلام والخضوع والانقياد له بالتوحيد

وللنب صل اله عليه وسلم بالطاعة والاتباع.

قال تعال:{فََ وربِكَ  يومنُونَ حتَّ يحموكَ فيما شَجر بينَهم ثُم  يجِدُوا ف انْفُسهِم حرجا مما قَضيت ويسلّموا تَسليما }

[النساء: 65].

كيف نفهم النصوص الشرعية؟
الاتب : فايز الصلاح

التاريخ : 4 ديسمبر 2018 م

المشاهدات : 6454



ولَهسرو هصِ العي نمو مرِهما نةُ مريالْخ مونَ لَهنْ يا ارما ولُهسرو هال ذَا قَضا نَةموم و نمومانَ لا كموقال أيضا:{و

فَقَدْ ضل ضَ مبِينًا } [الأحزاب: 36].

قال الإمام الطحاوي ف "عقيدته":" ولا تثبت قدم الإسلام إلا عل ظهر التسليم والاستسلام، فمن رام علم ما حظر عنه علمه،

ولم يقنع بالتسليم فَهمه، حجبه مرامه عن خالص التوحيد، وصاف المعرفة، وصحيح الإيمان".

لفهمها عل نوع من التأويل، والسع بعض دلالتها ولو بأدن لية، أو ردها بالن ردفهذا التعظيم للنصوص مقتضاه الحذر م

مراد منزلها عل قَدْر الاستطاعة.

الثانية: كمال الدين:

ينبغ أن يوقن الناظر ف النصوص الشرعية كمال الشرع، فلا نقص فيه ولا زيادة إليه تضاف.

فإنه ما انتقل النب صل اله عليه وسلم إل الرفيق الأعل إلا وبلَّغ الرسالة، وأدى الأمانة، وأكمل اله به الدين، وأتم به النعمة

،كما قال تعال:{الْيوم اكملْت لَم دِينَم واتْممت علَيم نعمت ورضيت لَم اسَم دِينًا} [المائدة: 3].

فل زيادة تُستدرك عل الدين، ويقصد بها التعبد له عز وجل فه من المحدثات الت حذّر منها النب صل اله عليه وسلم

وسنّة م بسنّتا، فعليرى اختلافًا كثيرم بعدي فسيمن شعداود والترمذي وابن ماجه: (...فإنه من ي عند أب بقوله فيما صح

ةبدْعةٌ، وكل بدْع حدثَةم حدثاتِ الأمورِ، فإنَّ كلوا عليها بالنواجِذِ، وإياكم ومضوا بها، وعتمس ،ِينالمهدي دينالراش الخلفَاء

ضلالَة).

سأمرنا هذا ما لَي ف دَثأح نه عليه وسلم: (مال ه صله عنها قالت: قال رسول الال الصحيحين عن عائشة رض وف

.(نا، فَهو ردليس عليه أمر عملا لمع من) :رواية وف ،(دفهو ر منه

وهذا المال مقتضاه الاكتفاء بالوح تلقياً واستدلالا، فإنه قد جاء بالمسائل والدلائل، العلمية والعملية.

الثالثة: عدم التناقض:

ويجب عل الناظر ف النصوص الشرعية أن يوقن إيقاناً جازماً أنه لا تضاد بينها البتة، قرآنا وسنة؛ لأنَّ النبع واحد.

قال تعال:{ افََ يتَدَبرونَ الْقُرآنَ ولَو كانَ من عنْدِ غَيرِ اله لَوجدُوا فيه اخْتَفًا كثيرا } [النساء: 82].

وقال أيضا:{الم (1) ذَلكَ الْتَاب  ريب فيه هدًى للْمتَّقين} [البقرة: 1، 2]

يننموالْم رّشبيو لَدُنْه نا شَدِيدًا مساب نْذِريا لِما (1) قَيجوع لَه لعجي لَمو تَابْال دِهبع َلع لنْزالَّذِي ا هدُ لموقال أيضا:{الْح

الَّذِين يعملُونَ الصالحاتِ انَّ لَهم اجرا حسنًا} [الهف: 1، 2].

فالقرآن فيه وصفان: وصف ذات، ووصف متعدي.

فأما الذات: فهو لاريب فيه ولا عوج له. وأما المتعدي: فهو هدى للناس ولا ينتفع به إلا المتقون.

إل السع ضرب النصوص بعضها ببعض لتوهم المعارضة الظاهرية، بل ينبغ وهذه القاعدة مقتضاها عدم المسارعة إل

التأليف بينها قدْر الإمان عل وفق القواعد الشرعية المقررة.

الرابعة: لا يتعارض صحيح المنقول مع صريح المعقول:



وه قاعدةٌ مهمةٌ للناظر ف النصوص الشرعية، فالعقل الصريح موافق للنقل الصحيح، ولا يتعارض قطعيان منهما أبداً،

.قدّم النقلوعند توهم التعارض ي

ا} :ن أن يتعارض أمره وخلقه، قال تعاله، فلا يمه ووحيه سواء كان قرآنا أو سنة، والعقل من خلق الفالنقل هو أمر ال

لَه الْخَلْق وامر تَباركَ اله رب الْعالَمين} [الأعراف: 54].

قال ابن أب العز الحنف ف "شرح العقيدة الطحاوية": "وهذا [أي تعارض العقل مع النقل] لا يون قط. لن إذا جاء ما يوهم

مثل ذلك: فان كان النقل صحيحاً فذلك الذي يدع أنه معقول إنما هو مجهول، ولو حقق النظر لظهر ذلك.

وإن كان النقل غير صحيح فلا يصلح للمعارضة، فلا يتصور أن يتعارض عقل صريح ونقل صحيح أبداً"."

وفائدة هذه القاعدة أن لا يسارع الناظر ف النصوص إل الحم عليها أنها تخالف العقل، فقد يون النقل ليس بصحيح، أو

م علم التعارض وكيفية التعامل معها قبل التسرع بالحأسباب توه أن يعود الناظر إل العقل ليس بصريح، وينبغ

النصوص أنها تناقض العقل.

الخامسة: لا تُعارض النصوص بالرأي:

لا يجوز معارضة النصوص بالرأي المجرد، مهما كان قائله، وخاصة حين التنازع، فالرد حينئذ للوح المعصوم، كما قال

تعال: {يا ايها الَّذِين آمنُوا اطيعوا اله واطيعوا الرسول واول امرِ منْم فَانْ تَنَازَعتُم ف شَء فَردوه الَ اله والرسولِ انْ

كنْتُم تُومنُونَ بِاله والْيوم اخرِ ذَلكَ خَير واحسن تَاوِيً} [النساء: 59].

وقال تعال: {يا ايها الَّذِين آمنُوا  تُقَدِّموا بين يدَيِ اله ورسوله واتَّقُوا اله انَّ اله سميع عليم } [الحجرات: 1].

وقد أجمع أئمة المذاهب وغيرهم عل تقديم النص عل أقوالهم، ودعوا أتباعهم إل ترك أقوالهم إذا عارضت النصوص.

."ه عليه وسلم فاتركوا قولال وخبر الرسول صل ه تعالال يخالف كتاب قولا ه: "إذا قلتقال الإمام أبو حنيفة رحمه ال

ذكره الفلان ف "الإيقاظ" ص (50).

وقال الإمام مالك بن أنس رحمه اله: "إنما أنا بشر أخط وأصيب فانظروا ف رأي فل ما وافق التاب والسنة فخذوه،

وكل ما لم يوافق التاب والسنة فاتركوه". ذكره ابن عبد البر ف "الجامع" (2/ 32).

ومن هنا رد الصحابةُ ومن بعدهم من العلماء عل كل من خالف سنة صحيحة، وربما أغلظوا ف الرد ‐لا بغضاً له بل هو

محبوب عندهم، معظم ف نفوسهم‐ لن رسول اله صل اله عليه وسلم أحب إليهم، وأمره فوق كل أمر مخلوق. فإذا

تعارض أمر الرسول وأمر غيره فأمر الرسول صل اله عليه وسلم أول ان يقدم ويتبع، ولا يمنع من ذلك تعظيم من خالف

أمره وإن كان مغفوراً له، بل ذلك المخالف المغفور له لا يره أن يخالف أمره إذا ظهر أمر الرسول صل اله عليه وسلم

بخلافه، بل يرض بمخالفة أمره ومتابعة أمر الرسول صل اله عليه وسلم إذا ظهر أمره بخلافه".

السادسةُ: تفسير النصوص بالنصوص:

المرجع الأول ف فهم التاب والسنة: هو النصوص المبينة لها، فالقرآن يفسره القرآن والسنة، والسنة تُفَسر بالقرآن والسنة.

والآيات تُخصص وتُقيد وتُبين بآيات أخرى.

فمثلا ف قوله تعال:{والَّذِين يتَوفَّونَ منْم ويذَرونَ ازْواجا يتَربصن بِانْفُسهِن اربعةَ اشْهرٍ وعشْرا} [البقرة: 234]



تدل هذه الآية عل أنّ كل زوجة مات عنها زوجها عليها عدة مدتها أربعةُ أشهر وعشرةُ أيام سواء كانت حاملا أو غير حامل،

لن جاءت الآية الأخرى تخص الحامل بحم خاص، وهو أن عدتها تنته بوضع حملها، سواء وضعته بعد ساعة من وفاة

زوجها أو بعد تسعة أشهر، كما قال تعال: { واوت احمالِ اجلُهن انْ يضعن حملَهن } [الطلاق: 4].

والسنة تفسر القرآن، كما قال تعال: {وانْزلْنَا الَيكَ الذِّكر لتُبيِن للنَّاسِ ما نُزِل الَيهِم ولَعلَّهم يتَفَرونَ } [النحل: 44].

والسنة وح كالقرآن، والرسول صل اله عليه وسلم له طاعة مطلقة كطاعة اله سبحانه وتعال؛ لأن طاعته من طاعته.

قال تعال:{من يطع الرسول فَقَدْ اطَاعَ اله ومن تَولَّ فَما ارسلْنَاكَ علَيهِم حفيظًا} [النساء: 80].

وقال أيضا:{وما آتَاكم الرسول فَخُذُوه وما نَهاكم عنْه فَانْتَهوا واتَّقُوا اله انَّ اله شَدِيدُ الْعقَابِ } [الحشر: 7].

تابال أوتيت ه عليه وسلم قال: (ألا إنال ه صلأن رسول ال :رِبدي كعداود وغيرها: عن المقدام بن م سنن أب وثبت ف

نع قنْطا يمو} :ه تعاللاريب فيه، قال ال وصدق ه عليه وسلم فهو حقال ه صلما ثبت عن رسول ال لومثلَه معه)، ف

الْهوى (3) انْ هو ا وح يوح } [النجم: 3، 4].

قال الحافظ ابن عبد البر ف "جامع بيان العلم وفضله" (2/ 1189):" والبيان منه عل ضربين:

 بيان المجمل ف التاب: كبيانه للصلوات الخمس ف مواقيتها وسجودها وركوعها وسائر أحامها، وكبيانه لمقدار الزكاة

ووقتها وما الذي يؤخذ منه من الأموال، وبيانه لمناسك الحج، قال إذ حج الناس: (خذوا عن مناسم).

وبيان آخر: وهو زيادةٌ عل حم التاب، كتحريم ناح المرأة عل عمتها وخالتها، وكتحريم الحمر الأهلية، وكل ذي ناب

من السباع، إل أشياء يطول ذكرها.

وقد أمر اله عز وجل بطاعته ‐أي طاعة نبيه‐ واتباعه أمراً مطلقاً مجملا لم يقيد بشء، ولم يقل: ما وافق كتاب اله كما

قال بعض أهل الزيغ".

السابعة: فهم النصوص بفهم الصحابة والتابعين والأئمة المتبوعين:

ومن الأصول النافعة والواجبة ف فهم النصوص فهمها والتعامل معها عل طريقة السلف الأولين من الصحابة والتابعين،

ومن تبعهم بإحسان من الأئمة المتبوعين، وهذا أصل عظيم ف التعامل مع النصوص الشرعية.

.لاملْماً وعالالتزام بمنهج الصحابة ع تدعو إل تاب والسنة والآثار والتال اثرة فوقد جاءت النصوص المتواترة المت

فقد جعل النب صل اله عليه وسلم النجاة ف اتباع منهج الصحابة رض اله عنهم فقال صل اله عليه وسلم ف بيان

المنهج الواجب الاتباع: (ما أنا عليه وأصحاب) رواه الترمذي وغيره.

واله سبحانه وتعال قد رض عن الصحابة وعمن اتبع سبيلهم عندما قال:{والسابِقُونَ اولُونَ من الْمهاجِرِين وانْصارِ

والَّذِين اتَّبعوهم بِاحسانٍ رض اله عنْهم ورضوا عنْه واعدَّ لَهم جنَّاتٍ تَجرِي تَحتَها انْهار خَالدِين فيها ابدًا ذَلكَ الْفَوزُ

الْعظيم} [التوبة: 100].

بِيلس رغَي تَّبِعيدَى والْه لَه نيا تَبدِ معب نم ولسالر قشَاقي نممن انحرف عن سبيلهم عندما قال: { و كما أنه قد غضب عل

الْمومنين نُولّه ما تَولَّ ونُصله جهنَّم وساءت مصيرا} [النساء: 115].



قال ابن مسعود رض اله عنه: "من كان منم مستَـنَّـاً فليستنن بمن قد مات، فإنّ الح لا تؤمن عليه الفتنة، أولئك أصحاب

محمد صل اله عليه وسلم، كانوا أفضل هذه الأمة، وأبرها قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تلفاً، قوم اختارهم اله لصحبة نبيه

وإقامة دينه، فاعرفوا لهم فضلَهم، واتبعوهم ف آثارهم، وتمسوا بما استطعتم من أخلاقهم ودينهم، فإنـهم كانوا عل الهدى

المستقيم". أخرجه ابن عبد البر ف كتاب "جامع بيان العلم وفضله" (1810).

وقال الإمام أبو حنيفة رحمه اله: "إذا صح عندنا عن النبe  شء لزمنا الأخذ به، فإن لم نجد عنه، ووجدنا عن الصحابة

فذلك، فإذا جاء قول التابعين زاحمناهم" ذكره ف "الحجة ف بيان المحجة" ص (402).

وقال الإمام الشافع رحمه اله: "قد أثن اله ‐تبارك وتعال‐ عل أصحاب رسول اله ف القرآن والتوراة والإنجيل، وسبق

لهم عل لسان رسول اله من الفضل ما ليس لأحد بعدهم، فرحمهم اله وهنأهم بما آتاهم من ذلك ببلوغ أعل منازل

الصديقين والشهداء والصالحين، أدوا إلينا سنن رسول اله e عاماً خاصاً وعزماً وإرشاداً، وعرفوا من سننه ما عرفنا

وجهلنا، وهم فوقنا ف كل علم واجتهاد وورع وعقل، وأمر استدرك به علم واستنبط به، وآراؤهم لنا أحمد وأول بنا من رأينا

لأنفسنا، ومن أدركنا ممن يرض أو ح لنا عنه ببلدنا صاروا فيما لم يعلموا لرسول اله e فيه سنة إل قولهم إن اجتمعوا،

ذا نقول ولم نخرج من أقاويلهم، وإن قال أحدهم ولم يخالفه غيره أخذنا بقوله". ذكره البيهقأو قول بعضهم إن تفرقوا، وه

.(1/442) "مناقب الشافع" ف

وقال الإمام أحمد رحمه اله: "أصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم والاقتداء

بـهم".

وقال الشاطب ف "الموافقات" (2/127):" ولهذا فإنَّ السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن يليهم  كانوا أعرف بالقرآن

وبعلومه وما أودع فيه...".

وليس المقصود الأخذ باختيارات أفراد الصحابة العلمية أو العملية لا سيما مع وقوع الخلاف بينهم فيها، وإنما الحديث عن

منهجهم ف التعامل مع النصوص الشرعية، وتعظيمها، والاستدلال بها، والأخذ بما اتفقوا عليه، أو شاع من أقوالهم ولم يعلم

بينهم فيه خلاف من المسائل.

أما اختيارات أفرادهم الفقهية فتُبحث عادةً تحت مسألة "هل قول الصحاب حجة" ف علم أصول الفقه.

وكذا ينبغ الأخذ بما سار عليه أئمة المسلمين وعلماؤهم، وارتضوه من مذاهب، وعدم الخروج عن طريقتهم ورفضها، فما

وراء ذلك إلا الزيغ والضلال.

الثامنة: النصوص تفهم بلغة العرب:

أنزل اله سبحانه وتعال القرآن عربياً، والنب صل اله عليه وسلم هو أفصح من نطق بالضاد، ولا يمن أن تفهم النصوص

إلا بمعرفة لغة العرب عل حقيقتها.

قال الشاطب ف "الموافقات" (2/ 102):" وإنّما البحث المقصود هنا أنّ القرآن نزل بلسان العرب عل الجملة، فطلب فَهمه

{بِينم ِبرانٍ عسبِل} :[يوسف: 2] . وقال {ابِيرآنًا عقُر لْنَاهنْزنَّا اا} :يقول ه تعالن هذا الطريق خاصة؛ لأنّ الون مإنّما ي

[الشعراء: 195] . وقال: {لسانُ الَّذِي يلْحدُونَ الَيه اعجم وهذَا لسانٌ عربِ مبِين} [النحل: 103] . وقال: {ولَو جعلْنَاه قُرآنًا

اعجميا لَقَالُوا لَولا فُصلَت آياتُه ااعجم وعربِ} [فصلت: 44] . إل غير ذلك مما يدل عل أنه عرب وبلسان العرب، لا أنه



أعجم ولا بلسان العجم، فمن أراد تفهمه فمن جهة لسان العرب يفهم، ولا سبيل إل تطلُّب فهمه من غير هذه الجهة، هذا هو

المقصود من المسألة".

وقال شيخ الإسلام ف "مجموع الفتاوى" (7/ 116):" ولا بدَّ ف تفسير القرآن والحديث من أن يعرف ما يدل عل مراد اله

ورسوله من الألفاظ وكيف يفهم كلامه، فمعرفةُ العربية الت خوطبنا بها مما يعين عل أن نفقه مراد اله ورسوله بلامه،

وكذلك معرفة دلالة الألفاظ عل المعان؛ فإنَّ عامة ضلال أهل البدع كان بهذا السبب؛ فإنهم صاروا يحملون كلام اله

ورسوله عل ما يدّعون أنه دال عليه ولا يون الأمر كذلك".

وفهم النصوص باللغة العربية لا يون بمعزل عن فهمها بالنصوص الأخرى وفهم السلف، وذلك لأنَّ اللسان العرب واسع،

وجاءت النصوص الشرعية وخصت اللغة وقيدتها.

قال شيخ الإسلام ف "مجموع الفتاوى" (7/ 286): " ومما ينبغ أن يعلم أنّ الألفاظَ الموجودة ف القرآن والحديث إذا عرف

تفسيرها وما اريد بها من جهة النب صل اله عليه وسلم لم يحتج ف ذلك إل الاستدلال بأقوال أهل اللغة ولا غيرهم؛ ولهذا

قال الفقهاء: الأسماء ثلاثةُ أنواع: نوعٌ يعرف حدُّه بالشرع، كالصلاة والزكاة. ونوعٌ يعرف حدُّه باللغة كالشمس والقمر. ونوع

يعرف حدُّه بالعرف كلفظ القبض ".

التاسعة: جمع النصوص الواردة ف الباب الواحد:

ومن الأمور المهمة ف فهم النصوص والوصول إل مقصود الشارع ف الأحام جمع النصوص ف المسألة الواحدة من

القرآن والسنة وآثار سلف الأمة، فإن النصوص كلَّها ه بمنزلة النص الواحد الذي لا يتجزأ.

وهذا مما تميز به منهج أهل السنة ف الاستدلال، بخلاف أهل البدع الذين يحتجون ببعض النصوص، ويتركون الأخرى

ويضربون النصوص بعضها ببعض.

قال الإمام أحمد بن حنبل: "الحديث إذا لم تُجمع طرقه لم تفهمه، والحديث يفسر بعضه بعضاً".

انتَر لَن كَ قَاللَيا نْظُرا رِنا ِبر قَال هبر هلَّمكنَا ويقَاتمل وسم اءا جلَمو} :الدنيا قوله تعال الرؤية ف نف فقد ورد ف

قَال فَاقا اقًا فَلَمعص وسم خَرا وكد لَهعج لبلْجل هبر َّلا تَجفَلَم انتَر فوفَس انَهم تَقَرنِ اسفَا لبالْج َلا انْظُر نَلو

سبحانَكَ تُبت الَيكَ وانَا اول الْمومنين} [الأعراف: 143].

وف نف الإدراك بالبصر قوله تعال: { تُدْرِكه ابصار وهو يدْرِكُ ابصار وهو اللَّطيف الْخَبِير } [الأنعام: 103].

بينما ورد ف إثبات الرؤية قوله تعال:{ۇجوه يومئذٍ نَاضرةٌ (22) الَ ربِها نَاظرةٌ} [القيامة: 22، 23]، وما تواتر ف السنة

الصحيحة ف إثبات رؤية اله للمؤمنين ف الجنة.

فبجمع النصوص مع بعضها يتضح أن النصوص الت تنف الرؤية إنما تنفيها ف الدنيا دون الآخرة، وأما نف الإدراك فلا

يقتض نف الرؤية؛ لأن الإدراك يتضمن معن الإحاطة. ونقاش هذه المسألة ليس ف هذا الموضع، وإنما المقصود هنا

التفريق بين منهج الجمع بين النصوص ف مختلف المسائل الشرعية سواء كانت علميةً أو عمليةً، وبين منهج الأخذ ببعضها

مما يؤدي لفهمها عل غير وجهها.

ويدخل ف هذا الباب معرفة أسباب ورود الأحاديث، لأنَّ ذلك يعين عل فهم مراد الشارع؛ لأنَّ بعض النصوص سيقت

لأسباب خاصة أو ارتبط بعلة معينة منصوص عليها ف الحديث، أو مستنبطة منه، أو مفهومة من الواقع الذي سيق فيه



النص.

ومن ذلك معرفة الناسخ من المنسوخ من النصوص، ولا يجوز التعجل ف هذا الباب والقول بالنسخ إلا بعد معرفة الأدلة

والقرائن الدالة عل النسخ .

العاشرة: معرفة المقاصد الشرعية:

ولا يتم فهم النصوص عل المال والتمام إلا بمعرفة مقاصد الشريعة والحذق فيها.

والمقاصدُ ه روح النصوص وسرها، فإنه من المتفق عليه عند العلماء أن أحام الشريعة ف مجموعها معلَّلة، وشرعت

لغايات حميدة، خلاصتها ف تحقيق المصالح ودفع المفاسد ف العاجل والآجل.

وإعمال المقاصد ف فهم النصوص من أدق المسائل وأخطرها إذ هو سلاح ذو حدين.

والناس ف هذا الباب طرفان ووسط.

طرف بالغ ف الوقوف عند ألفاظ النصوص وظواهرها من غير إعمال للمقاصد والحم والمعان وهؤلاء هم الظاهرية.

وطرف بالغ ف المقاصد وأوغل فيها عل حساب النصوص حت أسقطها، زاعماً أنها تتعارض مع المقاصد الشرعية،

وهؤلاء هم الحداثيون عل اختلاف طبقاتهم، من ملحد منر للشريعة إل ضال عن سواء السبيل.

والوسطُ هو التحاكم إل النصوص مع إعمال المقاصد الشرعية، وذلك بمراعاة مقاصد النصوص وهداياتها، إل جانب

مراعاة ألفاظها.

وذلك من خلال الغوص ف مقاصد الشريعة، ومعرفة أسرارها وعللها، وربط بعضها ببعض، ورد فروعها إل أصولها،

وجزئياتها إل كلياتها، وعدم الاكتفاء بالوقوف عند ظواهرها.

وقد أدرك الشاطب أهمية اللام ف المقاصد، فاشترط للمتلم فيها أن يون عالماً مجتهداً غير مقلد، ريان من علوم

الشريعة!!

ولاشك أنَّ هذا الشرط لا يتحقق ف كثير من الشرعيين، فضلا عن العلمانيين والحداثيين المتلمين بالزور والباطل.

تاب أن ينظر فيه نظر مفيد أو مستفيد؛ حتهذا ال الموافقات" (1/ 124):" ومن هنا لا يسمح للناظر ف" ف قال الشاطب

يون ريان من علم الشريعة، أصولها وفروعها، منقولها ومعقولها، غير مخلد إل التقليد والتعصب للمذهب، فإنه إن كان

هذا؛ خيف عليه أن ينقلب عليه ما اودِع فيه فتنةً بالعرض، وإن كان حمةً بالذات، واله الموفق للصواب".

فمن أجل ذلك وللأسف أصبحت مقاصد الشريعة عند كثير من هؤلاء فتنة لهم ولغيرهم، إذ تلموا ف شرع اله بالظن

والتخمين والهوى.

والحمد له رب العالمين

المصادر:

موقع نور سورية


