
ليس من الإنصاف أن يطالب الإسلاميون بإصلاح الدول الت وصلوا للحم فيها بين عشية وضحاها، فذاك أمر لا قبل به

لأحد، ولا يلف اله نفسا إلا وسعها، فالتركةُ ثقيلة، والفساد ضارب بأطنابه، وذيول الأنظمة البائدة ما تزال تحاول الإفساد،

وكثير من المعارضات لا تفهم من المعارضة سوى تعطيل عمل الحومة، والوقوف لزلاتها بالمرصاد، لا من أجل الإصلاح،

ولن كيدًا لها وطمعا ف إزالتها.

فإذا ما أضفت إل ذلك أن الإسلاميين ليسوا لونًا واحدًا، وإن كان يغلب عليهم الاعتدال، ورأيت صعود أحزاب منهم متباينة،

قد تتعارض رؤاها، فيسع بعضها لفرض رؤيته، والتهويش عل غيره، أدركت حجم ما يواجه الإسلاميين ف المرحلة

ومات الحزب الواحد، وبركات الحاكم إلبفضل ح ،العالم العرب القادمة، ولا سيما أن ثقافة الديمقراطية لم تتجذر بعد ف

الموت، ممن تلقفت سجلات الإجرام الأسود بعضهم، وما زالت تقول هل من مزيد.

خلافة سادسة:

كلمة قالها الأستاذ حمادي الجبال، فقامت دنيا الخصوم ولم تقعد، حت انسحب بعضهم من تشيلة الحومة، لأن الخلافة

الراشدة لم تن ف نظرهم راشدة، بل كانت رجعية متخلفة، ساد فيها الظلم، وغشاها الفساد المال والإداري، وعشش فيها

هذه الأمة، ولا سيما لفترة الخلافة الراشدة، إن دل ر لماضا للاستغراب؟ إن هذا التنم الرجل الواحد! ألا يدعو هذا حقح

رهونه ف؟ وليخبرونا بالذي يكل ما هو إسلام جهل بشع بالتاريخ، وسنن الاجتماع، وإلا ففيم هذا الحقد عل فإنما يدل عل

الخلافة الراشدة، وليرشدونا إل مواطن النقص فيها والعيب، فلعلّنا نغير رأينا، ونبدل قناعاتنا!

لقد كانت حقبة الخلافة الراشدة شمسا ف سماء الدنيا مشرقة، وقمرا ف حلة الليل لامعا، سبقت ما وصلت إليه أمم الدنيا

من أنظمة الحم الت نصبو اليوم إل تحقيقها ف بلادنا، ومع ذلك فإننا ننظر للخلافة الراشدة عل أنها مثلت نظاما من

حم الإسلاميين (1)
الاتب : أكرم عل حمدان
التاريخ : 25 يناير 2011 م

المشاهدات : 7610



الحم خاصا، وجد ف حقبة تاريخية مخصوصة، ولسنا ندعو إل تقليده ولا محاكاته، من حيث الصورة والشل، فقد بات

بسط العدل وكف منوال الخلافة الراشدة ف للدولة الحديثة صورة مختلفة، تواضع عليها أبناء هذا الجيل، أما أن ننسج عل

الأذى ومحاسبة الحاكم، وأن نستلهم تجربتها ف تحري الحق وإصلاح الرعية ‐أي المواطنين بلغة العصر‐ واحترام الفرد،

فهذا ما لا نرى به من بأس، بل نراه واجبا يتعين القيام به.

لقد اتسمت فلسفة الإسلام ف الحم بخصائص عز نظيرها، حت ف الجمهوريات المثالية، مع أنها كانت واقعا معيشًا،

وتجربة واقعة، ولئن لم يتسع المقام ف مقالة كهذه لإبراز خصائص تلك المرحلة الراشدة، بعين ابن القرن الحادي

ا لذكر طرف من ذلك، بلغة قرننا هذا، عسوالعشرين، والتنويه بما اشتملت عليه من الخير والعدل والشفافية، إن فيه متسع

أن تنجل الغشاوة عن عيون المخالفين.

حق المواطنة:

لم تسبق فلسفة سياسية ولا نظام حم ما جاء به الإسلام من كفالة الحريات العامة، وضمان حقوق الأقليات، وعدهم

،انوالم سياقها الزمان مواطنين لهم ما للأغلبية المسلمة، وعليهم ما عليها، أما ما جاء من أمر الجزية فمسألة تفهم ف

يوم كانت البلاد مقسمة عل أسس دينية، وه مرحلة طواها التاريخ، وتجاوزها النظام العالم الحديث، عل أن مسألة

كثير من الأحيان، بسبب ما أثير حولها من شبهات، وما قيل فيها من كلام لم يبتغ به التحقيق العلم ء فهمها فالجزية أس

النظيف.

لم تفرق الدولة ف الإسلام بين المسلم وغيره ف المعاملة، فانت تفتح باب بيت مال المسلمين للضعفاء من غير المسلمين

كما تفتحه للمسلمين، بلا تفرقة ولا تمييز: جاء ف كتاب خالد بن الوليد لعمر بن الخطاب –رض اله عنهما‐: "وجعلت

ه يتصدقون عليه، طرحتدين ا فافتقر، وصار أهلف عن العمل، أو أصابته آفةٌ من الآفات، أو كان غنيلهم، أيما شيخ ضع

عنه جزيتَه، وعيل من بيت مال المسلمين وعيالُه، ما أقام بدار الهجرة".

وكيف لا ينفق عل مواطن ف الدولة الإسلامية والاتفاق منعقد عل وجوب القتال والموت دونهم لو حاربهم محارب ما

داموا مواطنين ف دولة الإسلام؟ جاء ف كتاب الفروق عن مواطن دولة الإسلام من غير المسلمين؛ "أن عقد الذمة يوجب

حقوقًا علينا لهم، لأنهم ف جوارنا، وف خفارتنا، وذمة اله ‐ تعال ‐، وذمة رسوله، ‐ صل اله عليه وسلم ‐، ودين

الإسلام، فمن اعتدى عليهم، ولو بلمة سوء، أو غيبة ف عرض أحدهم، أو نوع من أنواع الأذية، أو أعان عل ذلك، فقد ضيع

ذمة اله ‐ تعال ‐، وذمة رسوله، ‐ صل اله عليه وسلم ‐، وذمة دين الإسلام، وكذلك ح ابن حزم ف مراتب الإجماع

له: أن من كان ف الذمة، وجاء أهل الحرب إل بلادنا يقصدونه، وجب علينا أن نخرج لقتالهم بالراع والسلاح، ونموت دون

ما وصلت إليها المنظومة الغربية إلا بأخرة من تاريخها، عل ذلك". فتأمل، ثم وازن هذا بقوانين منع التمييز العنصري الت

أنها لا تزال منقوصة مضطربة! 

أما حرية الدين فمفولة بالقرآن الريم، فلا إكراه ف الدين، بأي معن من المعان، والناظر ف الفقه الإسلام يرى عجبا، ألا

ترى كيف أن الإمام الشافع ذهب إل أنه لو أسلم أحد الزوجين من غير المسلمين، فلا يجوز حت مجرد عرض الإسلام

عل الزوج الآخر، لأن ف مجرد العرض هذا، ف نظره، تعرضا لدينه، وذلك لا يجوز، لما فيه من الإخلال بالتزامات عقد

الذمة. جاء ف تبيين الحقائق ما نصه: "وقال الشافع: لا يعرض عل الْمصرِ الإسلام، لأن فيه تعريضا لهم، وقد ضمنا بعقد

الذمة ألا نتعرض لهم، لأنا أمرنا بتركهم وما يدينون".

ومواقف إنصاف غير المسلمين ف دولة الإسلام لا يحصيها المحص، فه مبثوثة ف كتب التواريخ الطّوال، والسير

والتراجم، والسياسة الشرعية، لنها لا يراها إلا من أزاح غشاوة البغضاء عن عينيه، وأراد أن يقف عل الحقيقة المجردة من

تحرير الأسرى والعبيد، ونقلهم من مرحلة العبودية إل حرية المواطنين إل الأهواء، ذلك أن الإسلام تجاوز الحفاظ عل



مرحلة المواطنة الاملة، حت ف مجتمعات كانت تقوم بنيتها الاجتماعية عل الاسترقاق، من خلال خطة مرحلية واضحة

مؤادها منع الاسترقاق بتاتًا، وتحرير الناس جميعا، عل اختلاف أديانهم ومعتقداتهم، أما ما جاء من الممارسات الت كرست

السب والاستعباد، وما تلا ذلك من المدونات الفقهية ف المسألة فليس من الإسلام ف شء، وه مرفوضة ممجوجة

ممقوتة، لأنها تتعارض مع أبسط مبادئ الإسلام، وه أن الناس ۇلدوا أحرارا، ورحم اله عمر –رض اله عنه‐ صاحب

الخلافة الثانية الذي نطق بهذه العبارة العظيمة قبل نحو ألفية ونصف من الزمان، وأوجب عل المسلمين ماتبة كل من

طلب الحرية وسع لها من عبيدهم، وحرم استرقاق العرب ف خطوة تستشرف مستقبً يمنع فيه الرق منعا كليا، وهو ما

وصلت إليه المجتمعات الحديثة، وللإسلام فيه فضل كبير.

حومة دينية؟

ولا نعلم قبل الفلسفة الإسلامية فلسفة سبقت بالنظر إل الحاكم عل أنه فرد عادي، بل موظف عند الشعب، يحاسبه الناس

ويسألونه، وينصبونه ويخلعونه، فالسلطان ف الإسلام ليس بمعصوم، ولا هو مهبط الوح، فهو حاكم مدن من جميع

الوجوه، هذا عندما كان يشترط ف الحاكم بلوغ منزلة الاجتهاد ف الدين، فيف بالحام الجهلة الذين لا يستطيع كثير منهم

أن يقيم آية من القرآن يقرؤها قراءة صحيحة، بل فهم ما ترم إليه وتنطوي عليه من مقاصد ودلالات؟!

والحومة ف الإسلام ليست حومة دينية، تنوب عن اله ف أرضه، بل ه "خاضعة للنقد النزيه والتوجيه والتقويم،

ورئيسها فرد عادي، ليس له من الأمر شء، إلا القيام بمهام التنفيذ، وإقامة العدل الامل، وحفظ الأمن، ورعاية الصالح

العام، والمصالح الفردية عل السواء، وهو مسؤول أمام الأمة، صاحبة المصلحة الحقيقية، بحم كونه نائبا عنها ف القيام

."‐ه –تعالعن مسؤوليته أمام ال ًوظائف الدولة ومهامها الجسام، فض عل

وقد جاء ف المنار أن الإسلام هدم بناء السلطة الدينية ومحا أثرها، حت لم يبق لها عند الجمهور من أهله اسم ولا رسم، ولم

‐ النب إيمانه، بل حت عقيدة أحد، ولا سيطرة عل ه عليه وسلم‐ سلطانًا علال ه ورسوله –صليدع الإسلام لأحد بعد ال

الأرض ولا ف ا، ولم يجعل لأحد من أهله أن يحل ولا أن يربط فا، لا مهيمناً ومسيطرعليه السلام ‐ إنما كان مبلغًا ومذكر

السماء، بل الإيمان يعتق المؤمن من كل رقيب بينه وبين اله سوى اله وحده، ويرفعه عن كل رق إلا العبودية له وحده،

وليس لمسلم مهما علا كعبه ف الإسلام عل آخر مهما انحطت منزلته فيه إلا حق النصيحة والإرشاد، ولا يجوز لأحد من

الناس أن يتبع عورة أحد، ولا يسوغ لقوي ولا لضعيف أن يتجسس عل عقيدة أحد.

لقد قرر القرآن أن الذي لا يسأل عما يفعل هو اله وحده، وهم يسألون، وهذه ه فلسفة الإسلام ف الحم أيضا، أما الملك

العضوض الذي يورِث فيه الأب ابنَه الحم كما يورث المال والمتاعُ فليس من الإسلام ف شء، ولا وجه لأي تسويغ يجمل

صورة ما وقع عبر التاريخ الإسلام من هذا القبيل، (ولا سيما ما وقع ف عهد أول من نقب النقْب، وأحدث الشرخ ف جسد

الأمة، وعهد بالخلافة لابنه من بعده، بسطوة السيف، وقوة الحديد، فأسس من بعده لعهد من الاستبداد خيم عل دولة الإسلام

قرونًا من الزمان، حت لو رأينا أنهم استخدموا ملهم ف نشر الإسلام وإقامة العدل وفتح الممالك)(*).

ولعله من عجائب الموافقات أن توريث الحم انطلق ف الإسلام من دمشق، وانته ف عهدنا هذا ف دمشق، وليأذن لنا

القارئ الريم باستطراد يسير، نتفق فيه مع رأي من رأى أن الثورة السورية ليست كغيرها من الثورات العربية، ولن من

جهة أنها ثورة تتجاوز الحدث الراهن إل أعماق التاريخ، فه ثورة تاريخية لن تعد ناجحة بمحض دحر الوريث، وطرد

العصابة الباغية، ومن والاهم من علماء السوء، ولن بتصحيح خطأ تاريخ بعيد، وتقرير حق الشعوب ف اختيار حاكميها،

فالشعوب أعز من أن تورث، وأكرم من أن تخنع، إن بقهر القوة والسلطان، أو بتخدير علماء السوء، من مروِجة فقه الحاكم

المتغلب، الذي فتح الباب للأقوياء ينتزعون السلطة من يد الأمة، ويجعلونا ف أيدي أفراد مستبدين.

ومن هنا، فأنا لم أزل أستشل مسألة الحاكم المتغلب ف الفقه الإسلام، ودعوة الشعوب للخنوع له، حقنًا للدماء، ودفعا



للشرور، فليس ثمة شر من بقاء الحاكم المستبد فوق رؤوس العباد، يسوقهم كما تساق المواش العجماء، وهو ما أوصلنا

إل أن يستعبدنا حام جهلة عقودا من الزمان متطاولة، ثم نجح من نجح منهم ف توريث ابنه من بعده، ورثه شعبا وبلادا،

كأنهم متاع من المتاع، وهم صامتون خانعون، ووجد ممن ينتسبون للعلم الشرع من يبارك هذا الفهم الغب، والمسلك

المضل، والخطة الفاسدة، وقد نس أن الإسلام جعل أمر الناس شورى بينهم، "وأزال جبرية الملك وأثرته وكبرياءه من

حومتهم، وجعل أمر الرئيس الذي يمثل الوحدة ويوحد النظام والعدل ف المملة للأمة، ينتخبه أهل الرأي والعدالة والعلم

من زعمائها، الموثوق بهم عندها، وجعله مسؤو عنهم لديهم، ومساويا ف جميع أحام الشريعة لأدن رجل منهم، وفرض

عليهم طاعته ف المعروف من الحق والعدل، وحرم عليهم طاعته ف المعصية والبغ والجور، وجعل الوازع ف ذلك دينيا

لينفذ ف السر والجهر، لأن الطاعة الحقيقية له وحده، والسيطرة لجماعة الأمة، وإنما الرئيس ممثل للوحدة".

ونحن نعتقد أن الإسلاميين يعون هذه الحقيقة، فإن لم يونوا يعونها فعليهم أن يعوها، وأن يعملوا وفقها، لتنشأ أجيال ترفض

الخنوع للحاكم أيا كان، حت ولو كان متغلبا وفق ما درجت عل ترويجه بعض التب الفقهية الت كتبت ف سياقات زمنية

فرضت عليها هذا التوجه المرفوض.

وللحديث ‐إن شاء اله‐ بقية.

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ

(*) لعل الاتب يشير هنا إل معاوية –رض اله عنه‐ عندما ورث الخلافة لابنه يزيد، وف اللام تحامل شديد عل فعل

معاوية –رض اله عنه‐ المبن عل اجتهاد منه، وعل من أقره من الصحابة والتابعين، وفيه كذلك تجاهل حقيقة اختلاف

الزمان والمان والأشخاص. وعل كل فإن هذا اللام لا يعدو أن يون وجهة نظر الاتب، وإن كنا نتفق معه ف أن الأصل

هو عدم التوريث. (نور سورية).

المصادر:


