
سؤال تطرحه أطراف عدة، بعضها بحسن قصد وبعضها بسوء طوية. وتضارب يريد بعض الخبثاء أن يسوقوه ف الفر

الإسلام ليشوهوا جمال الإسلام، ويغطوا به عل حقيقة الرسالة.

بل بات اليوم قضية الساحة الإسلامية، تضيع الجهود فيه، ويلوك فيه أنصاف المتعلمين والجهلة أقوالا بلا خطام ولا زمام!

ومنهجية الإسلام ف التفير تبدأ من الأسس الراسخة:

 

 

المسلمات والبدهيات والمحمات، لتبق دائرة الاختلاف ضيقة وباب التنازع مغلقا. وهنا يجب أن نقرر هذه المسلمات

والبدهيات والمحمات الت تحيط بهذه القضية الت تتعلق بالإنسان وجودا وهوية.

‐وأول هذه المسلمات أن اله تعال خلق الإنسان مخيرا، له عقل يمنه من العلم والمعرفة، ومشيئة وإرادة تُمنه من القول

والفعل. ووفقا لهاتين الموهبتين الت وهبها اله له: خاطبه وكلَّفَه.

ولو كان الإنسان مسيرا بلا وع، منزوع الإرادة والمشيئة، لما كان لمخاطبته وتليفه مناسبة! بل لم ين ف محاسبته

ومعاقبته أي عدل، فضلا عن أيِ حمة أو معن! وهذا يعن أن الإنسان حر بالأساس، وإن كان من حيث المعن الل عبدا

له، بمعن العبودية الونية.

ولا يدخل الإنسان ف عبودية اله الشرعية إلا بإرادته ومشيئته الخاصة المستقلة، دون إكراه.

فالحرية المثبتة للإنسان لا تنف العبودية (الونية) المثبتة للإنسان، كما لا تستلزم العبودية (الشرعية) المخاطب بها ما لم

يلتزمها.

يقول سيد قطب: "إن هذا الائن مخلوق مزدوج الطبيعة، مزدوج الاستعداد، مزدوج الاتجاه، ونعن بلمة مزدوج عل وجه

التحديد أنه بطبيعة توينه (من طين الأرض ومن نفخة اله فيه من روحه) مزود باستعدادات متساوية للخير والشر، والهدى

والضلال.

فهو قادر عل التمييز بين ما هو خير وما هو شر. كما أنه قادر عل توجيه نفسه إل الخير وإل الشر سواء. وأن هذه القدرة

كامنة ف كيانه، يعبر عنها القرآن بالإلهام تارة: ((ونَفسٍ وما سواها، فَالهمها فُجورها وتَقواها)).. ويعبر عنها بالهداية تارة:

((وهدَيناه النَّجدَين)).. فه كامنة ف صميمه ف صورة استعداد.. والرسالات والتوجيهات والعوامل الخارجية إنما توقظ

هذه الاستعدادات وتشحذها وتوجهها هنا أو هناك. ولنها لا تخلقها خلقا. لأنها مخلوقة فطرة، وكائنة طبعا، وكامنة إلهاما.

الحرية أم الشريعة
الاتب : أنور قاسم الخضري

التاريخ : 22 مايو 2014 م

المشاهدات : 6178



وهناك إل جانب هذه الاستعدادات الفطرية الامنة قوة واعية مدركة موجهة ف ذات الإنسان. ه الت تناط بها التبعة. فمن

استخدم هذه القوة ف تزكية نفسه وتطهيرها وتنمية استعداد الخير فيها، وتغليبه عل استعداد الشر فقد أفلح.

ومن أظلم هذه القوة وخبأها وأضعفها فقد خاب: ((قَد افلَح من زَكاها وقَد خاب من دساها)).

وهنالك إذن تبعة مترتبة عل منح الإنسان هذه القوة الواعية القادرة عل الاختيار والتوجيه. توجيه الاستعدادات الفطرية

القابلة للنمو ف حقل الخير وف حقل الشر سواء. فه حرية تقابلها تبعة، وقدرة يقابلها تليف، ومنحة يقابلها واجب.

ورحمة من اله بالإنسان لم يدعه لاستعداد فطرته الإلهام، ولا للقوة الواعية المالة للتصرف، فأعانه بالرسالات الت تضع

الآفاق من حوله، وتجلو عنه غواش نفسه وف شف له عن موحيات الإيمان، ودلائل الهدى فله الموازين الثابتة الدقيقة، وت

الهوى فيبصر الحق ف صورته الصحيحة.. وبذلك يتضح له الطريق وضوحا كاشفا لا غبش فيه ولا شبهة فتتصرف القوة

الواعية حينئذ عن بصيرة وإدراك لحقيقة الاتجاه الذي تختاره وتسير فيه.

وهذه ف جملتها ه مشيئة اله بالإنسان. وكل ما يتم ف دائرتها فهو محقق لمشيئة اله وقدره العام.

هذه النظرة المجملة إل أقص حد تنبثق منها جملة حقائق ذات قيمة ف التوجيه التربوي:

فه أولا ترتفع بقيمة هذا الائن الإنسان، حين تجعله أهلا لاحتمال تبعة اتجاهه، وتمنحه حرية الاختيار (ف إطار المشيئة

الإلهية الت شاءت له هذه الحرية فيما يختار)؛ فالحرية والتبعة يضعان هذا الائن ف مان كريم، ويقرران له ف هذا

الوجود منزلة عالية تليق بالخليقة الت نفخ اله فيها من روحه وسواها بيده، وفضلها عل كثير من العالمين.

وه ثانيا تلق عل هذا الائن تبعة مصيره، وتجعل أمره بين يديه (ف إطار المشيئة البرى كما أسلفنا)؛ فتثير ف حسه كل

َّتح ما بِقَوم ِرغَيلا ي هنَّ اله فيه يتحقق من خلال تصرفه هو بنفسه: ((امشاعر اليقظة والتحرج والتقوى، وهو يعلم أن قدر ال

يغَيِروا ما بِانفُسهِم)). وه تبعة ثقيلة لا يغفل صاحبها ولا يغفو!

وه ثالثا تشعر هذا الإنسان بالحاجة الدائمة للرجوع إل الموازين الإلهية الثابثة، ليظل عل يقين أن هواه لم يخدعه، ولم

يضلله، ك لا يقوده الهوى إل المهلة، ولا يحق عليه قدر اله فيمن يجعل إلهه هواه. وبذلك يظل قريبا من اله، يهتدي بهديه،

ويستضء بالنور الذي أمده به ف متاهات الطريق! ومن ثم فلا نهاية لما يملك هذا الإنسان أن يصل إليه من تزكية النفس

وتطهيرها، وهو يغتسل ف نور اله الفائض، ويتطهر ف هذا العباب الذي يتدفق حوله من ينابيع الوجود"[1].

ه تعالكل حال ومع كل أحد. ولم يجز ال كل وقت وف ه حرم الظلم والطغيان عموما، فأن ال أما المسلمة الثانية فه ‐

حرمت الظلم عل سبحانه‐ عن الظلم عباده أجمعين: (إن– بحال ظلم الإنسان لأخيه الإنسان، وإن كان كافرا؛ بل نه

نفس، وجعلته بينم محرما، فلا تظالموا)[2].

وقد أمر سبحانه برفع الظلم عن عباده جميعا.. مؤمنهم وكافرهم. فإذا تمن المسلم من ذلك وجب عليه. بل إن المقصود من

إقامة الدولة الإسلامية مع بقاء الفار محتفظين بمعتقداتهم وشعائرهم وشرائعهم الخاصة (ف عقد الجزية) هو منع ظلم

بعضهم البعض أو ظلمهم لمن خالفهم، لأن الظلم قرين الفر عادة.

‐ المسلمة الثالثة أن النفس البشرية لا يمن أن تتلق الإيمان مع غياب الشروط الذاتية والموضوعية لذلك؛ ومن ثم فإنها قد

لا تتقبله وترفضه، لا من قبيل التذيب والجحود والإعراض ولن من قبيل وجود الحائل الذي يمنعها من إدراك حقيقة

الإيمان أو الشعور بالأمان عند دخولها فيه. ولهذا فإن اله شرع توفير كل الشروط الضرورية للتلق والقبول كونا وقدرا. فإنه

هذا قيام مانع للتلق عقلهم أو أمانتهم أو شرفهم، لأنَّ ف ذبة أو الخائنين أو المتهمين فلم يبعث رسله من ال تعال

والقبول. ثم إنه سبحانه أمر رسله بالرفق واللين والحمة والتدرج، وكل ما من شأنه أن يجذب المدعو للتلق عن ربه

والقبول منه. وكذلك الشأن ف كتبه، وف أمره ونهيه وخبره. فإذا ما تخلفت المقدمات تخلفت النتائج.

‐ البدهية الرابعة أن إعلان الإنسان طواعية وبامل وعيه وإرادته الدخول ف الإسلام هو التزام منه بافة المسئوليات



المترتبة عل هذا الخيار.

وهذا أمر طبيع ف كافة شئون الإنسان؛ لأن الحرية قرينة المسئولية. ومت اختار الإنسان أن يون طرفا ف عهد أو عقد أو

اتفاق كان لزاما عليه الوفاء به وتحمل تبعاته. والشرع يعل من شأن الدين، كونه أعظم العهود وأوثق العقود، وعليه تقوم

غالب تصرفات الإنسان. وهو اعتراف من الإنسان بعبوديته المطلقة له، وخضوعه لشرعه، وتحرره من عبودية وطاعة كل

:كافة شئون حياته، وعدم الخروج عنه. يقول تعال من سواه. وإذا دخل الإنسان إليه اختيارا وجب عليه التزامه ف

((واذكروا نعمةَ اله علَيم وميثَاقَه الَّذِي واثَقَم بِه اذ قُلتُم سمعنَا واطَعنَا واتَّقُوا اله انَّ اله عليم بِذَاتِ الصدُورِ))[3]؛ وقد

جاء ف الحديث عن الرسول –صل اله عليه وسلم: (فَحق اله احق)[4]، عندما سألته امرأة عن أخت لها ماتت وعليها

صوم.. أتقضيه عنها.

يقول محمد متول الشعراوي: "والذين اعترضوا عل القصاص اعترضوا أيضاً عل إقامة حدّ الردة، ورأوا فيه وحشية وكبتاً

للحرية الدينية الت كفَلَها الإسلام ف قوله تعال: ((لا اكراه ف الدين))، والحقيقة أنَّ الإسلام حينما شرع حدَّ الردة، وقال

بقتل المرتد عن الدين، أراد أن يصعب عل غير المسلمين الدخول ف الإسلام، وأن يضيِق عليهم هذا الباب حت لا يدخل

ف الإسلام إلا من أخلص له، واطمأنَّ قلبه إليه، وهو يعلم تماماً أنه إن تراجع عن الإسلام بعد أن دخل فيه فجزاؤه القتل.

فهذه تُحسب للإسلام لا عليه؛ لأنه اشترط عليك أولا، وأوضح لك عاقبة ما أنت مقدِم عليه.

أما حرية الدين والعقيدة فه لك قبل أن تدخل الإسلام دخولا أولياً، لا يجبرك أحد عليه، فلك أن تظل عل دينك كما تحب،

فإن أردت الإسلام فتفر جيداً، وتدبر الأمر وابحثه بل طاقات البحث لديك؛ فليس ف دين اله مجال للتجربة، إن أعجبكَ

تظل ف ساحته، وإن لم يرق لك تخرج منه!

فإن علمت هذه الشروط فليس لك أن تعترض عل حدِّ الردة بعد ذلك. ولتعلم أنَّ دين اله أعز وأكرم من أن يستجدي أحداً

للدخول فيه"[5].

‐البدهية الخامسة ه أن الجبابرة والمستبدين والطغاة دائما ما يقفون حائلا بين الشعوب وبين الحرية، لا لشء سوى لأنَّ

هذه الحرية تدفعهم للخروج عن سلطانهم ورفض قهرهم.

ولذلك فهم يستعبدون الشعوب ويخلعون منهم بل السبل طبيعتهم الإنسانية، ليجعلوا منهم جسدا بلا روح، وآلة بلا عقل،

وجمادا بلا إحساس. وهذا يتم عبر منهجية ف الإذلال والاستضعاف ينشأ فيها الصغير ويهرم فيها البير. ولذلك لم يصطلح

الجبابرة المستبدون –ف أي حضارة‐ مع أي إنسان يحمل مشعل الحرية، وف مقدمة هؤلاء الأنبياء والرسل –عليهم الصلاة

والسلام.

ولذلك يرى ابن كثير –رحمه اله‐ بعد كلام طويل، أن توفير أجواء الحرية للداعية فتح مبين. فهو يقول: "وقَولُه: ((وقَد

م بِهكاءا جدقِ مص انَ علرهالب مَل قَاموقَد ا ،((هال ِرب)) :قُولي هونل ًجتَقتُلُونَ ر يفي: كم)) اِبن رِنَاتِ ميم بِالبكاءج

:عني ((مدُكعالَّذِي ي عضم ببصادِقًا يكُ صن ياو هذِبك لَيها فَعاذِبكُ كن ياو)) :فَقَال ةالمـُخَاطَب م فهعل متَنز ؟ ثُمقالح نم

هنَّ الا فَااذِبكُ كن يفَا ،تُؤذُوه ََف ،هنَفسو وهكن تَترا زموالح أيِ التَّاموالر قلالع نفَم م بِهكاءا جةَ محم صَظهِر لذَا لَم يا

سيجازِيه علَ كذِبِه بِالعقُوبة ف الدُّنيا والآخرة، وان يكُ صادِقًا وقَد آذَيتُموه يصبم بعض الَّذِي يعدُكم، فَانَّه يتَوعدُكم ان

هقَومو وهكاتر لب ،وا لَهضرتَتَع ذَا اه َلع غنبادِقًا، فَيونَ صن يم اندَكزِ عائالج نفَم ،ةرالآخا والدُّني ذَابٍ فبِع وهخَالَفتُم

.ونَهعتبيم ووهدعي

وهذَا اخبر اله تَعالَ عن موس ‐علَيه الصَةُ والسلام‐ انَّه طَلَب من فرعونَ وقَومه المـُوادعةَ ف قَوله: ((ولَقَد فَتَنَّا قَبلَهم

.بِينلطَانٍ مم بِسيآت ّنا هال َلن لا تَعلُوا عاو .ينما ولسم رَل ّنا هال ادبع َلوا ادن اا .رِيمك ولسم رهاءجونَ ورعف قَوم

‐لَّمسو لَيهع هال َّلص‐ هال ولسر ذَا قَالهفَاعتَزِلُونِ))[6]، و نُوا لن لَم تُؤماونِ. ومن تَرجم اِبرو ِببِر ذتع ّناو



قَال ،هتذِيتَركِ ا ف ةابالقَر نم مينَهبو ينَها بلُوا مصن ياو ،وءبِس وهسمي و ،هال ادبع َالتَع هال َلو ادعي وهكترن ييشٍ اقُرل

تُؤذُون ََف ،ةابالقَر نم مَينبو ينا بيمف تُؤذُون ا ي: ا[7]؛ ا((القُرب ةَ فدلا المـَوا اجرا لَيهم عُلساا  قُل)) :َالتَع هال

وتَتركوا بين وبين النَّاسِ. وعلَ هذَا ۇقّعتِ الهدنَةُ يوم الحدَيبِية، وكانَ فَتحا مبِينًا"[8].

وهنا يأت سؤال بريء يقطع الطريق، سؤال ينبعث من بعض النفوس الت يعميها "شعاع الضوء" لأنها ألفت الظلام. فه تريد

أن تريح أنفسها من عناء الأمانة وعبء المسئولية، لتقوم بأضعف الإيمان إنارا! فهو هروب يلبس ثوب الورع، وخوف يظهر

بصورة الحرص. آ الحرية أم الشريعة؟

وكأن الحرية والشريعة نقيضان أو ضدان[9]؛ إذا وجدت الشريعة انتفت الحرية، وإذا وجدت الحرية انتفت الشريعة. وهو

منطق لا تثبته الشريعة، ولم يقل به أحد من أهل العلم. بل نزلت الشرائع جميعا لإخراج الناس من عبادة العباد إل عبادة رب

العباد. فإذا لم يرتضوا بالإسلام دينا يدينون به رفع عنهم جور الحام وتركوا عل دينهم ف سلم وأمان تحت مظلة الإسلام.

وإنَّ أسوأ أوجه الاستعباد الت نزعت عن الإنسان إنسانيته، وعانت منها البشرية عبر التاريخ، ه تلك الت مارسها

المستبدون من الحام عل شعوبهم قهرا وإذلالا وحرمانا.

نلَع هنَّ الوهو يخبر عن أمم أهل النار: ((ا برون وجد الاستعباد والمستعبدون. قال تعالفحيثما وجد المستبدون المست

هطَعنَا الا لَيتَنَا اقُولُونَ يالنَّارِ ي م فهوهۇج تُقَلَّب وما. ييرنَص ا ويلجِدُونَ وي  دًابا ايهف دِينا. خَاليرعم سدَّ لَهعوا رِينافال

واطَعنَـا الرسوـ. وقَـالُوا ربنَـا انَّـا اطَعنَـا سادتَنَـا وكبراءنَـا فَاضلُّونَـا السبِيَـ. ربنَـا اتهِـم ضعفَيـن مـن العـذَابِ والعنهـم لَعنًـا

كبِيرا))[10].

لَّذِينفُوا لاستُضع الَّذِين قُولي عضٍ القَولب َلم اهعضب رجِعِهِم يبندَ روقُوفُونَ عونَ ممذِ الظَّالى اوقال سبحانه: ((.... ولَو تَر

استَبروا لَو انتُم لَنَّا مؤمنين. قَال الَّذِين استَبروا للَّذِين استُضعفُوا انَحن صدَدنَاكم عن الهدَى بعدَ اذ جاءكم بل كنتُم

مجرِمين. وقَال الَّذِين استُضعفُوا للَّذِين استَبروا بل مر اللَّيل والنَّهارِ اذ تَأمرونَنَا ان نَفُر بِاله ونَجعل لَه اندَادا واسروا

.[11](( النَّدَامةَ لَما راۇا العذَاب وجعلنَا الاغَل ف اعنَاقِ الَّذِين كفَروا هل يجزونَ ا ما كانُوا يعملُونَ

إن التســاؤل الســابق يطــرح عــادة للاعتــراض لا طلبــا للتــبيين. ويفتــرض أصــحابه أن الأنبيــاء والمرســلين –عليهــم الصلاة

والسلام‐ قدَّموا إل أقوامهم دعوة مجردة (عقائد وعبادات) منفصلة عن حاجاتهم وحياتهم، تقول لهم: إنم لا تستحقون أي

نصرة أو عون أو إحسان حت تؤمنوا باله وحده، وتلتزموا شرعه؛ فإن لم تحققوا ذلك فلن تجدوا منا نصرة وإن ظلمتم، أو

عونا وإن عجزتم، أو إحسانا![12]

للوهلة الأول يرتاح البعض لهذه الصورة الت تخليه وتحله من أي التزام للخلق إلا أن يؤمنوا به ويتبعوه، وما أقل هؤلاء!

ف حين أن الناظر ف قصص الأنبياء والمرسلين –عليهم الصلاة والسلام‐ ف القرآن الريم والسنة المطهرة، يجدهم قبل

النبوة والرسالة وبعدها غير منقطعين عن نصرة الخلق وعونهم والإحسان إليهم، آمنوا أو بقوا عل كفرهم!

وهنا تبرز شخصية أعظم قدوة نبوية يعرضها القرآن الريم كثيرا ف قصصه. إنها شخصية موس –عليه الصلاة والسلام،

النب الموح إليه لمواجهة أقوى حاكم مستبد ف العالم ف حينه؛ والذي حمل إل فرعون وقومه مهمتان: مهمة دعوتهم

للإيمان والتوحيد، ومهمة مطالبتهم بحرية بن إسرائيل. فقد بلغ حال بن إسرائيل ف مصر زمن فرعون حالة من الظلم

والاستعباد والإذلال الجماع غاية ف السوء والشر.

وأكثر قصص القرآن الت وردت عن الأنبياء –عليهم الصلاة والسلام‐ ه لهذا النب الريم. لهذا صور القرآن الريم حالة

نَّهونَ ارعن فم .ذَابِ المـُهِينالع نم يلاءسرا نينَا بلَقَد نَجو)) :أكثر من مقام. قال تعال م فرعون فإسرائيل تحت ح بن

كانَ عاليا من المـُسرِفين))[13]، وقال سبحانه: ((واذ نَجينَاكم من آلِ فرعونَ يسومونَم[14] سوء العذَابِ يذَبِحونَ ابنَاءكم

وءم سَونومسونَ يرعلِ فن ام مينَاكنجذ اا[15]، وقال عز وجل: ((و((يمظم عِبن رم ءَم بذَل فم وكاءسونَ نستَحييو



العذَابِ يقَتّلُونَ ابنَاءكم ويستَحيونَ نساءكم وف ذَلم بَء من ربِم عظيم))[16]. وكان موس يعيد تذكيرهم بنعمة النجاة من

هذا الواقع: ((واذ قَال موس لقَومه اذكروا نعمةَ اله علَيم اذ انجاكم من آلِ فرعونَ يسومونَم سوء العذَابِ ويذَبِحونَ ابنَاءكم

.[17]((يمظم عِبن رم ءَم بذَل فم وكاءسونَ نستَحييو

ولم يتوقف شأن التعذيب بعد مبعث موس، ومخاطبته فرعون مطالبا إياه بإطلاق بن إسرائيل من قيد العبودية والذل: ((ولَقَد

ارسلنَا موس بِاياتنَا وسلطَانٍ مبِين. الَ فرعونَ وهامانَ وقَارونَ فَقَالُوا ساحر كذَّاب. فَلَما جاءهم بِالحق من عندِنَا قَالُوا

اقتُلُوا ابنَاء الَّذِين امنُوا معه واستَحيوا نساءهم وما كيدُ الافرِين ا ف ضَلٍ))[18]؛ حت شا بنو إسرائيل لموس هذا

الواقع المرير: ((وقَال المـََ من قَوم فرعونَ اتَذَر موس وقَومه ليفسدُوا ف الارضِ ويذَركَ والهتَكَ قَال سنُقَتّل ابنَاءهم

ادِهبن عم شَاءن يا مورِثُهي هل رضنَّ الاوا ااصبِرو هينُوا بِالاستَع هقَومل وسم ونَ. قَالرم قَاهنَّا فَوقَهام وهاءسن ِنَستَحيو

والعاقبةُ للمتَّقين. قَالُوا اوذِينَا من قَبل ان تَأتينَا ومن بعدِ ما جِئتَنَا قَال عس ربم ان يهلكَ عدُوكم ويستَخلفَم ف الارضِ

فَينظُر كيف تَعملُونَ))[19].

وإزاء هذا العذاب والتنيل والإذلال والطغيان جاء التليف الإله لموس وهارون –عليهما الصلاة والسلام‐ لمطالبة

فرعون ترارا بإطلاق سراح بن إسرائيل من العبودية والعذاب والإذلال.

يقول تعال: ((اذهبا الَ فرعونَ انَّه طَغَ. فَقُو لَه قَو لَيِنًا لَعلَّه يتَذَكر او يخشَ. قَا ربنَا انَّنَا نَخَاف ان يفرطَ علَينَا او ان

ةم قَد جِئنَاكَ بِآيذِّبهتُع و يلائسرا ننَا بعل مرسِكَ فَابر وسنَّا را فَقُو اهيى. فَأتراو عسما امعم نَّنتَخَافَا ا  قَال .َطغي

من ربِكَ والسَم علَ من اتَّبع الهدَى))[20].

ويقول سبحانه: ((ولَقَد فَتَنَّا قَبلَهم قَوم فرعونَ وجاءهم رسول كرِيم. ان ادوا الَ عباد اله انّ لَم رسول امين. وان  تَعلُوا

قَوم ءونَّ ها هبا رفَاعتَزِلُونِ. فَدَع نُوا لن لَم تُؤماونِ. ومن تَرجم اِبرو ِببِر ذتع ّناو .بِينلطَانٍ مم بِسيتا ّنا هال َلع

مجرِمونَ. فَاسرِ بِعبادِي لَيً انَّم متَّبعونَ. واتركِ البحر رهوا انَّهم جندٌ مغرقُونَ))[21].

ويقول عز وجل: ((وقَال موس يا فرعونُ انّ رسول من ربِ العالَمين. حقيق علَ ان  اقُول علَ اله ا الحق قَد جِئتُم

.[22]((يلائسرا نب عل مرسم فَاِبن رم ِنَةيبِب

 

الاستبداد والاستعباد:

الاستبداد منشأ الاستعباد، ولذلك قرن اله بينهما ف حقيقة فرعون. فقال تعال: ((انَّ فرعونَ عَ ف الارضِ وجعل اهلَها

نينَا بلَقَد نَج[23]، وقال سبحانه: ((و((دِينن المـُفسانَ مك نَّهم اهاءسن ِستَحييم وهبنَاءا ِحذَبم ينهفَةً مطَائ فستَضعا يعيش

نَّهارضِ والا الٍ فونَ لَعرعنَّ فا[24]، وقال أيضا: ((و((ينالمــُسرِف نا ميالانَ عك نَّهونَ ارعن فم ذَابِ المـُهِينن العم يلائسرا

.[25]((ينن المـُسرِفلَم

ولهذا يتخاطب المستبد مع من حوله بروح الامتنان حت وهو يحرمهم الحقوق والرامة الإنسانية. فف سياق توبيخ فرعون

لموس –عليه الصلاة والسلام‐ عل جرمه خاطبه ممتنا عليه بتربيته ورعايته: ((قَال الَم نُربِكَ فينَا وليدًا ولَبِثت فينَا من

را امتنانه: ((قَالإلا أن رد عليه من [26]. فما كان من موس((رِينافال نم نتاو لتفَع فَعلَتَكَ الَّت لتفَعو .يننرِكَ سمع

فَعلتُها اذًا وانَا من الضالّين. فَفَررت منم لَما خفتُم فَوهب ل ربِ حما وجعلَن من المـُرسلين. وتلكَ نعمةٌ تَمنُّها علَ ان

.[27]((يلائسرا نب دتبع

وبهذا فإن موس –عليه الصلاة والسلام‐ لم ينزع نفسه من قومه، ومما عانوا منه وكان سببا ف نشأته المترفة ف حضن

فرعون. والسياق ف ظاهره يوجه الجملة ف إطار الاستنار لا الإقرار –كما ذهب البعض[28]. فوجه الارتباط أنَّ تربية



فرعون له لم تتم إلا بوجه من استعباد بن إسرائيل، وتعذيبهم واستباحة دمائهم، ولولا ذلك لم يلَق موس ف اليم وينفصل عن

أمه وأهله وقومه، وينشأ ف كنف فرعون‐ كما ذهب إليه عدد من أهل التفسير.[29]

والتعبيد هنا يعن الاستعباد والاسترقاق، ويدخل فيه القهر والتغلب، والإذلال والحبس، وتعذيبهم وتقتيلهم[30]. و"يقال:

استعبدت فلانا وأعبدته وتعبدته وعبدته أخذته عبدا"[31].

وسة: "قال ما"؛ كما قال قَتَادارحرانُوا ابِيدًا وكع قَوم وقد "اتَّخَذت لفرعون: لا منَّة لك عل إن مؤدى خطاب موس

اريا: "كيف تمنم؟"[32]. إنه يسأله سؤالا استنرتَها فَقَهارحرانُوا اكبِيدًا وع قَوم ن اتَّخَذتونَ بِارعا في َلع نتَمونَ: ارعفل

عل بالتربية وقد استعبدت قَوم، ومن اهين قَومه ذُل؟! فَتَعبِيدُكَ بن اسرائيل قَد احبطَ احسانَكَ الَ"[33]. و"ليس ما ذكرتَه

شَيىا بِالنّسبة إل ما فعلت بِهِم"[34]؛ "وإن لم ينله من ذلك ما نالهم، إلا أنه لما كان منهم، فأنه وصل إليه وحل به. كما قيل:

وظلم الجار إذلال المجير"[35].

قال الشنقيط: "يعن: تَعبِيدَكَ لقَوم واهانَتَكَ لَهم  يعتَبر معه احسانُكَ الَ؛ نّ رجل واحدٌ منهم"[36]. وهذا مقام لا يفرق

فيه موس بين من آمن به ومن لم يؤمن به من قومه.

هذه المعاناة الناشئة عن الاستعباد ه الت جعلت الأساس من الرسالة استنقاذ بن إسرائيل. يقول الشعراوي: "والحق

سبحانه وتعال عندما أرسل موس وهارون بآية دالة عل صدقهما إل فرعون كانت مهمتهما الأساسية اخذَ بن إسرائيل،

لاو يلائسرا نَا بنعل مرسان: ((فَاف وإنقاذهم من طغيان فرعون، وجاءت المسألة الإيمانية تبعية، أما أصل مهمة موس

تُعذِّبهم))[37]"[38]؛ "فالأصل ف لقاء موس بفرعون أن ينقذ بن إسرائيل من العذاب، ثم يبلّغهم منهج اله، ويأخذ أيديهم

إليه، وجاءت دعوة فرعون للإيمان ونقاشه ف ادعائه الألوهية تابعة لهذا الأصل"[39] –حسب وصفه.

هلونَ وارعا لفنَّما كانت خطابا يهخوا نَّ دعوةَ موسونَ أهل مصر: "لافرعون وهامان د وهارون إل ل موسرسنَّما اوا

دولَته الَّذِين بِيدِهم تصرِيف امورِ الامة لتَحرِيرِ بن اسرائيل من استعبادِهم اياهم"[40].

((أن أدوا إل عباد اله))[41]:

لقد جاءت مهمة إخراج بن إسرائيل من العبودية من أهم مطالب موس لفرعون، كما تشير لها الآية السابقة.

والأداء ف الآية بمعن الإرسال كما ذكره مجاهد، و"عن قتادة: قال لفرعون: علام تحبس هؤلاء القوم (يعن بن إسرائيل)، قوم

أحرار اتخذتهم عبيدا، خل سبيلهم"؛ وعن "ابن وهب قال: قال ابن زيد ف قوله: ((ان ادوا الَ عباد اله))، قال: يقول: أرسل

،((هال ادبع َلوا ادن اا)) :قال: ذلك قوله ،((مذِّبهلا تُعو يلائسرا ننَا بعل مرسفَا)) :إسرائيل، وقرأ بن يعن ،ه مععباد ال

قال: ردهم إلينا".[42]

قال الثعالب: "كأنَّه –أي موس‐ يقول: أنِ ادفَعوا إل وأعطون ومنُون من بن إسرائيل؛ وإياهم أراد بقوله: عباد اله. وقال

ابن عباس: المعن اتبعون إل ما أدعوكم إليه من الحق، فعباد اله عل هذا منَادى مضاف، والمؤدى ه الطاعة.

والظاهر من شرع موس –عليه الصلاة والسلام‐ انَّه بعث إل دعاء فرعونَ إل الإيمان، وان يرسل بن إسرائيل، فلما أب ان

نُوا لن لَم تُؤماإسرائيل"[43]. ويقوي ذلك ‐كما قال ابن عطية: "قوله بعد: ((و بن لرسن يا افحة فؤمن ثبتت المي

فَاعتَزِلُونِ))[44]، وهذا قريب نص ف أنه إنما يطلب بن إسرائيل فقط. ويؤيد ذلك أيضا قوله تعال: ((فَاسرِ بِعبادِي)) فيظهر

[45]."(( هال بادبقوله: ((ع أنه إياهم أراد موس

وقال السعدي: "قال لفرعون وملئه: أدوا إل عباد اله، يعن بهم بن إسرائيل؛ أي: أرسلوهم وأطلقوهم من عذابم وسومم

إياهم سوء العذاب، فإنهم عشيرت وأفضل العالمين ف زمانهم، وأنتم قد ظلمتموهم واستعبدتموهم بغير حق، فأرسلوهم

ليعبدوا ربهم".[46]

ويقول عبدالريم الخطيب: "قوله تعال: ((ان ادوا الَ عباد اله انّ لَم رسول امين)) هو بيان لمضمون الرسالة الت حملها



هذا الرسول الريم إل قوم فرعون، وهو أن يؤدوا إليه عباد اله، أي يطلقوهم، ويرسلوهم معه إل حيث يخرج بهم من هذا

البلاء الذي هم فيه.

وف التعبير عن بن إسرائيل بقوله: ((عباد اله)) إشارة إل أنهم ليسوا عبيدا لفرعون، ولا لقوم فرعون، وإنما هم عبيد له.

إسرائيل مع موس التعبير عن إرسال بن ه. وفالعبودية ل ه يطلبهم لينقلوا من هذه العبودية للناس، إلوهذا رسول ال

بقوله: ((ادوا الَ عباد اله)) إشارة إل أنهم أمانة له ف يد القوم، وأن عليهم أن يؤدوا هذه الأمانة عند طلبها.. وهذا يعن أن

الضعيف أمانة ف يد القوى، وأن عليه أن يرعاه ويحفظه، وأ يضيِع إنسانيته بالقهر والبغ، فيتحول ف يده إل إنسان قد

وصف موس وهذا هو الضياع، الذي هو الموت بالحياة! وف ..فقد وجوده، إنسان قد مسخت إنسانيته فاستخذي وذُل

بالأمانة ف قوله: ((انّ لَم رسول امين)) إشارة أخرى إل أنه سيحفظ أمانة اله ف عباده، إذا صاروا إل يده، وألا يضيِعهم

كما ضيعهم فرعون، بل إنه سيصلح ما أفسد فرعون منهم، ويطب لما رماهم به من داء اغتال كل معان الإنسانية فيهم"[47].

ويقول الطاهر بن عاشور: "خطَاب الجمع لقَوم فرعونَ. والمـُراد فرعونُ ومن حضر من ملَئه، لَعلَّهم يشيرونَ علَ فرعونَ

بِالحق؛ ولَعلَّه انَّما خَاطَب مجموعَ المـََ لَما راى من فرعونَ صلَفًا وتَبرا من امتثَال، فخَاطَب اهل مشُورته لَعل فيهِم من

يتَبصر الحق. وعباد اله يجوزُ ان يونَ مفعول ادوا مرادا بِه بنُو اسرائيل، اجرِي وصفُهم ((عباد اله)) تَذكيرا لفرعونَ

صفصفَين، فَوصفَهم بالوأنَّه و لصفَح ((يلسرائا ننا بعل مرسن اا)) اءرالشُّع ةورس ف اءم؛ وجنهادِ ععبستا فعبِ روجبِم

هال ادبفَع ،ارحري اا ،هال ادبم عا هنَّما[48] و((َابِدُونما لَنَا عهقَومو)) :ا قَالَوامبِيدًا، كم عاهيا بطانِ القسبحل لبطم هال بادع

:هنَفس بخَاطقَولِ بِشَارٍ يك .ةِيرالح نةٌ عنَايك

اصبحت مولَ ذِي الجَلِ وبعضهم *** مولَ العبِيدِ فَلُذ بِفَضلكَ وافخَرِ".[49]

ويضيف: "قَولُه: ((انّ لَم رسول امين)) علَّةٌ للامرِ بِتَسليم بن اسرائيل الَيه، اي: نّ مرسل الَيم بِهذَا، وانَا امين، اي:

،يلائسرا نب عطُوهن يبِا ،دَاءابت ملَه نَّهالِ بِارسالا لُّقبِتَع اممهتل ((ولسر)) عل ((مَل)) تَقدِيمم. وَل ولسر ّنا َلع نؤتَمم

وسنَّ مفَا يلائسرا نبا لطَابخ ((مَل)) :قَولُه لَيسا، ولَه التَّشرِيعو يلائسرا ةمتَحرِيرِ ال هالرسن اودِ مقصلميلَةٌ لسكَ ونَّ ذَل

قَد ابلَغَ الَ بن اسرائيل رِسالَتَه، مع التَّبليغ الَ فرعونَ قَال تَعالَ: ((فَما آمن لموس ا ذُرِيةٌ من قَومه عل خَوفٍ من فرعونَ

ومَئهِم ان يفتنَهم)) يونُس: 83، وليونَ امتنَاعُ فرعونَ من تَسرِيح بن اسرائيل مبرِرا نسَخ بن اسرائيل عن طَاعة فرعونَ

[50]."دِهَِن بم مارِهرفو

 

:[51]((يلائسرا ننَا بعل مرسفَا))

اختلف المفسرون ف تأويل هذه الآية، عل مؤدى الإرسال: أهو العتق من العبودية، أم هو ترك بن إسرائيل ليخرجوا من

مصر. وإن كان الثان –بالطبع‐ نتيجة للأول، وسببا ف الخلاص من المعاملة الت عان منها بنو إسرائيل ف مصر، من

فرعون وقومه.

و"لا يحتمل أن يون أول ما أتياه قالا: ((ان ارسل معنَا بن اسرائيل))، ولن قد سبق منهما الدعاء إل توحيد اله والإفراد له

بالألوهية والربوبية؛ فإذا ترك الإجابة، فعند ذلك قالا له: ((ارسل معنَا بن اسرائيل و تُعذِّبهم)).

وهذا يحتمل وجهين:

أحدهما: كأنه كان يمنع بن إسرائيل عن الإسلام، وهم أرادوا الإسلام، فقالا: أرسل معنا بن إسرائيل ولا تمنعهم عن الإسلام.

أو: كان يستعبدهم، فأمره أن يستنقذهم من يديه، كقوله: ((ان عبدت بن اسرائيل))، ألا ترى أنه قال: ((و تُعذِّبهم))"[52]؛



نب دتبن عن طلب استنقاذهم من العبودية، كقوله: ((اأي: لا تستعبدهم؛ فإنهم ليسوا بعبيد. لم يرد إرسالهم معه. ول"

[53]."((يلائسرا

"وكان موس مبعوثا إل فرعون ف أمرين: أحدهما أن يرسل بن إسرائيل ويزيل عنهم ذل العبودية والغلبة، والثان أن يؤمن

بن ما بلغ من أمره. وبعث بالعبادات والشرع إل عل الثان الأول، ولم يؤمر بذلك ف افحته ومقاومته فر بممويهتدي. وا

إسرائيل فقط، هذا قول بعض العلماء".[54]

وإرسالهم يعن أن يخل عنهم، وأن يطلق سراحهم، ولا يستسخرهم ف الأعمال الشاقة، ولا يتعبهم ف العمل[55]؛ وان يطلقهم

من الاستعباد والاسترقاق.[56]

وهذا الترك لهم، بما يمنهم من نيل حريتهم، كفيل بأن يتلقوا الإيمان.. آمنوا أم لم يؤمنوا.

لذلك جاء ف بعض أقوال أهل التفسير ف معن الآية: "و تَمنَعهم من الايمانِ"[57]. وهذا يتفق مع المشهد الذي ذكره اله

تعال عن حال بن إسرائيل مع دعوة موس: ((فَما امن لموس ا ذُرِيةٌ من قَومه علَ خَوفٍ من فرعونَ وملَئهِم ان يفتنَهم

وانَّ فرعونَ لَعالٍ ف الارضِ وانَّه لَمن المـُسرِفين))[58]، وأن للجبابرة والمتبرين أن يتركوا للناس حريتهم ف اعتقاد ما

ِنَستَحيم وهبنَاءا لّنُقَتس تَكَ قَالهلاكَ وذَريرضِ والا دُوا ففسيل هقَومو وسم تَذَرونَ ارعف ن قَومم ََالمـ قَاليؤمنوا به؟ ((و

.[59](( نساءهم وانَّا فَوقَهم قَاهرونَ

يقول السعدي: "أي: فأتياه بهذين الأمرين، دعوته إل الإسلام، وتخليص هذا الشعب الشريف بن إسرائيل من قيده وتعبيده

لهم، ليتحرروا ويملوا أمرهم، ويقيم فيهم موس شرع اله ودينه"[60]؛ "فف عنهم عذابك، وارفع عنهم يدَك، ليعبدوا ربهم

ويقيموا أمر دينهم"[61].

وهذا لن يتم ف ظل بقائهم تحت حم فرعون، فإنه لا يون سلطانان ف أرض واحدة، وهذا يقتض خروجهم من مصر

ضرورة. يقول القاسم ف تفسيره للآية: "أي: بإطلاقهم من الأسر والعبودية، وتسريحهم معنا إل وطننا فلسطين"[62]. "لأن

تخليص المؤمنين من أيدي الفرة أهم من دعوتهم إل الايمان ‐كما قيل"[63].

نا آمموروثهم من آل يعقوب ويوسف. فإنَّه ((م التوحيد أساسا وعل وإن كانوا عل ،هذا إذا سلمنا بإيمانهم جميعا لموس

،[64]((ينرِفسالْم نلَم نَّهاضِ ورالا الٍ فنَ لَعوعرنَّ فاو ،منَهفْتنْ يا هِملَئمنَ ووعرف نفٍ مخَو َلع همقَو نةٌ مِيلا ذُرا وسمل

[65]."يلة‐ "القَلاك وقَتَادحاس والضعب الذُّرية" هنا ‐كما ورد عن ابن" ومعن

هال ادبم عنَّهكَ وقَهرِكَ وتَعذِيبِكَ؛ فَاتارِكَ وقَبضسن ام مقهطلتفسيره، حيث قال: "أي: ا وهذا ما افترضه ابن كثير ف

.[66]"ذَابِ المـُهِينالع كَ فعم مونَ، وهالمـُخلَص هب المــُؤمنُونَ وحز

ف حين افترض سيد قطب خلاف ذلك: "ف هذه الحدود كانت رسالتهما إل فرعون[67]: لاستنقاذ بن إسرائيل، والعودة

بهم إل عقيدة التوحيد، وإل الأرض المقدسة الت كتب اله لهم أن يسنوها، إل أن يفسدوا فيها، فيدمرهم تدميرا"[68].

ويقول ف موطن آخر: "إنما كان رسولا إليهم ليطلب إطلاق بن إسرائيل ليعبدوا ربهم كما يريدون. وقد كانوا أهل دين منذ

ه إليهم موسنفوسهم، وفسدت عقائدهم فأرسل ال أبيهم إسرائيل، وهو يعقوب أبو يوسف عليهما السلام، فبهت هذا الدين ف

لينقذهم من ظلم فرعون ويعيد تربيتهم عل دين التوحيد"[69]. فهو يرى أنهم قد انحرفوا ف التوحيد وفسدت عقائدهم.

والظاهر كما مر معنا سابقا أنَّ "المراد بالإرسال إطلاقُهم من الأسر والقسر، وإخراجهم من تحت يدِه العادية، لا تليفُهم أن

موس القضاء عل الشام"[70]. وأنه لمـَّا استحال تحقيق هذا الأمر، وظهرت نوايا فرعون العدوانية ف يذهبوا معهما إل

.[71](( ومن معه، جاء التوجيه الربان: ((فَدَعا ربه انَّ هوء قَوم مجرِمونَ. فَاسرِ بِعبادِي لَيً انَّم متَّبعونَ

ومستند هذا الإرسال والإطلاق كونهم أحرارا: "يقول: وخل سبيلهم فإنهم أحرار ولا تستعبدهم"[72]، "فأطلق حرية بن إسرائيل



ليعبدوا ربهم ف أرض اله الواسعة، ويعودوا معنا إل الأرض المقدسة فلسطين"[73]. ((ولا تُعذِّبهم)) "لانهم احرار"[74].

وف حين كان العذاب يحيط بآل فرعون، ويعلمون أن المخرج من قبل إله موس، كانوا يقدمون هذا الوعد له: ((قَالُوا يا

موس ادعُ لَنَا ربكَ بِما عهِدَ عندَكَ لَئن كشَفت عنَّا الرِجز لَنُؤمنَن لَكَ ولَنُرسلَن معكَ بن اسرائيل))[75]، وبذلك يتضح أن

مضمون دعوة موس –عليه الصلاة والسلام‐ لفرعون وقومه التوحيد والإيمان، وإطلاق سراح بن إسرائيل من العبودية،

كما عرفوها هم بأنفسهم! "وقَد كانُوا حابِسين لبن اسرائيل عندَهم يمتَهِنُونَهم ف الاعمالِ"[76].

يقول الرازي: "وقَولُه: ((ولَنُرسلَن معكَ بن اسرائيل))، كانُوا قَد اخَذُوا بن اسرائيل بِالدِّ الشَّدِيدِ، فَوعدُوا موس ‐عليه

.[77]"شَاء ينبِهِم ا بذهي هعم مالَهرسوا يلائسرا نن بةَ عيوالتَّخل ،انَ بِهيمالا :منهذَابِ عشفِ العِب هائعد لام‐ علالس

ويقول أبو حيان: "وف قَولهِم ((لَنُؤمنَن لَكَ)) دلَةٌ عل انَّه طَلَب منهم الايمانَ، كما انَّه طَلَب منهم ارسال بن اسرائيل. وقَدَّموا

الايمانَ نَّه المـَقصود الاعظَم النَّاش منه الطَّواعيةُ"[78].

 

سنة الجبابرة الظالمين:

إن استعباد الخلق، إذلالا واسترقاقا، سنة الجبابرة الظالمين عل مرِ العصور، وليس فرعون إلا أنموذجا لهذه العينة.

يقول سيد قطب: "ويظهر أن استعباد بن إسرائيل كان إجراء سياسيا خوفا من تاثرهم وغلبتهم. وف سبيل الملك والحم لا

يتحرج الطغاة من ارتاب أشد الجرائم وحشية وأشنعها بربرية، وأبعدها عن كل معان الإنسانية، وعن الخُلُق والشَّرف

بار فذلَّهم بقتل المواليد الذكور واستبقاء الإناث، وتسخير الإسرائيل، وي والضمير. ومن ثم كان فرعون يستأصل بن

الشاق المهلك من الأعمال. فلما قال له موس وهارون: ((أرسل معنا بن إسرائيل ولا تعذبهم)). قال: ((اجِئتَنا لتُخرِجنا من

ارضنا بِسحرِكَ يا موس))؟ لأن إطلاق بن إسرائيل تمهيد للاستيلاء عل الحم والأرض"[79].

لقد رأى فرعون وملأه ف دعوة موس ومطالبته بتحرير بن إسرائيل قلبا للمعادلة، وتغييرا ف مسار الأمور، وشعروا

بخطورة الموقف بعد إيمان السحرة لموس، فاستنروها واعترضوا عليها، وقالوا: ((.. انُؤمن لبشَرين مثلنا وقَومهما لَنا

عابِدُونَ))[80]؛

وف معن عابدون أقوال عدة، منها:

أنهم طائعون خاضعون: أي منقادون لأوامرنا ونواهينا، فلنا عليهم الرئاسة والسلطان.

وأنهم خدم مملوكون: فهم مستعبدون عل وجه الرق.

وأنهم مستَذَلُون: استضعافا وتحقيرا؛ فهم يعملون ف الأشغال الشاقة والمهن المستقبحة.

والبعض ذهب إل أنهم كانوا عابدين لفرعون وآلهة القبط عل الحقيقة.[81]

وأيا كان المعن، فسؤالهم هنا عل صيغة الاستنار! كيف نون تابعين بعد أن كنا متبوعين؟ وكيف يون هؤلاء رؤساء

علينا؟! ونظير قولهم هذا قول قوم نوح لنوح –عليه الصلاة والسلام: ((انُؤمن لَكَ واتَّبعكَ الأرذَلُونَ؟!))، ((وما نَراكَ اتَّبعكَ الا

الَّذِين هم اراذِلُنَا بادِي الرأيِ)).

فاستَبروا عن الانقياد، وعن إرسال بن إسرائيل مع موس، "وتحريرهم من تلك العبودية"[82]. وبدأ التحريض والتحذير:

((وقَال المـََ من قَوم فرعونَ اتَذَر موس وقَومه ليفسدُوا ف الارضِ ويذَركَ وآلهتَكَ قَال سنُقَتّل ابنَاءهم ونَستَحيِ نساءهم وانَّا

فَوقَهم قَاهرونَ))[83].

وف هذا الخطاب اغراء لفرعونَ بِموس وقَومه، وتَحرِيض عل قَتلهِم وتَعذِيبِهِم، حتَّ لا يونَ لهم خُروج عن دِين فرعونَ.



والمقصود بقومه "من اتَّبعه من بن اسرائيل"، وإفسادهم "دعاوهم النَّاس إل مخَالَفَة فرعونَ وتَركِ عبادته". وهذا التحريض

"ليونَ ذلك ابقَ عليهم، اذ هم الاشراف وبِتَركِ موس وقَومه بِمصر يذهب ملهم وشَرفُهم".[84]

:هوجثةَ اََفيها ث ربِالنَّصبِ. وذُك ((َكذَريو)) الجمهور اوقد قَر

"احدُها: ان يونَ قَولُه: ((ويذَركَ)) عطفًا عل قَوله: ((ليفسدُوا))، لانَّه اذَا تَركهم ولم يمنَعهم كان ذلك مودِيا إل تَركه وتَركِ

آلهته، فَانَّه تَركهم لذَلكَ.

وثَانيها: انَّه جواب لستفهام بالواو،.. والتَّقدِير: اتَذَر موس وقَومه ليفسدُوا ف الارضِ فَيذَركَ وآلهتَكَ.

قال الزجاج: والمـَعنَ: ايونُ منكَ ان تَذَر موس وان يذَركَ موس؟

وثَالثُها: النَّصب بِاضمارِ ان، تَقدِيره: اتَذَر موس وقَومه ليفسدُوا وان يذَركَ وآلهتَكَ"[85].

الحال عل ئنَافِ، أو علالاست له ذلك، أو عل قتُطلكَ، أي اذَروي هتَذَرا َعنبم ،تَذَرا طفا علقيل: ع .فعبِالر ((َكذَروي)) وقُرِى

تَقدِيرِ: وهو يذَركَ[86].

وكان ابن عمر ينر قراءةَ العامة، ويقرا ((اهتَكَ)) اي: عبادتَكَ، ويقُول: انَّ فرعونَ كان يعبدُ ولا يعبدُ. وقال ابن عباس قوله:

والدِّين ،((مَدِين دِّلبن يا خَافا ّنا)) :تك. وكذلك قال مجاهد. وهذا ما كان يخشاه فرعونادبك عترقال: ي ((َتَكهاكَ وذَريو))

:يرقول زُه نهلطَانُ، ومالس :هنا بمعن

لَئن حلَلت بِجوٍ ف بن اسدٍ *** ف دِين عمرٍو وحالَت بينَنَا فَدَكُ[87]

،صررضِ ما كَ عليك فدُوا قَومفسن يم اتَهباقونَ عَلت ،يننا آمارحرا هوقَوم وسكُ متَترإنهم استثاروا فرعون بقولهم: "ا

بِادخَالهِم ف دِينهِم، أو جعلهِم تَحت سلطَتهِم ورِياستهِم"[88]؛ ودفعوه لسياسة القتل والإذلال الت لا يحسن الجبابرة سواها

لسر إرادة الشعوب: ((قَال سنُقَتّل ابنَاءهم ونَستَحيِ نساءهم وانَّا فَوقَهم قَاهرونَ))!

الَّذِين بنَاءندِنَا قَالُوا اقتُلُوا ان عم قم بِالحهاءا جدون من سواهم: ((فلَم وهذا العذاب الأليم إنما هو متوجه للذين آمنوا لموس

امنُوا معه واستَحيوا نساءهم وما كيدُ الافرِين ا ف ضَلٍ))[89]؛ لأنَّ استعداء بن إسرائيل جميعا مع حداثة الدعوة طيش

وغباء لا يرتبه الملأ، لأنه يوجد الخلاف ف صف المجتمع المستفيد من هذه الطبقة أولا، ويؤلب بن إسرائيل جميعا ليقفوا

ف صفِ موس عصبية، ما قد يزعزع من استقرار الأمن ثانيا.

ــة موســعتابــدُّوهم بذلــك عــن مصى بِهِــم"[90]، و"ليقــوفَي ــوسم دِيــن ــوا علــنشَىي َّــىواختصــاص الأبنــاء دون البنــات "ل

ومظَاهرته"[91]، و"ليقل رهطُه الَّذِين يقَع الافساد(!) بِواسطَتهِم"[92]، و"لاهانَة هذَا الشَّعبِ، ول يتَشَاءموا بموس ‐عليه

م فَفستَخلم ويكدُوكَ عهلن يم ابر سع تَنَا قَالا جِىعدِ من بمنَا وين تَأتا ن قَبلوذِينَا ملام؛ ولهذا قَالُوا: ((االصلاة والس

الارضِ فينظُر كيف تَعملُونَ))"[93]؛ خاصة وأن "استحياء المرأة، هو تعرضها لما يخدش حياءها أو يجرحه.. وذلك باستدعاء

حيائها، حين تواجه بما تنره الحرة وتأباه العفيفة"[94].

هبدعُ رولي وسقتُل ما ونونُ ذَررعف وقَال)) :السطوة‐ لاستئذان قومه بقتل موس وقد بلغ الغيض بفرعون –وهو من هو ف

.[95](( ادرضِ الفَسالا ف ظهِرن يو ام اَدِين دِّلبن يا خَافا ّنا

إن أول خطوة يخطوها الجبابرة ف مواجهة دعاة التغيير ه إيذاءهم وإيذاء من يؤمن برسالتهم، ليونوا عبرة لل من يعتبر،

ويتراجع كل من ينشد التغيير أمام ضخامة التاليف طالبا للسلامة.

وف هذه الحالة لا يملك موس وبنو إسرائيل أي حيلة، ويبق العون الإله هو المخرج: ((فَدَعا ربه انَّ هوء قَوم مجرِمونَ.

ةنَعمو .رِيمك قَاممو وعزُرونٍ. ويعنَّاتٍ ون جوا مكم تَرقُونَ. كغرندٌ مم جنَّها اهور حركِ الباترونَ. وعتَّبم مَّنا ًادِي لَيبسرِ بِعفَا

نينَا بلَقَد نَجو  .نظَرِينانُوا ما كوم رضوالا اءمالس لَيهِمت عا بفَم .خَرِينا اا قَومثنَاهوراكَ وذَلك .هِينا فَاكيهانُوا فك



.[96]((ينالمـُسرِف نا ميالانَ عك نَّهونَ ارعن فم .ذَابِ المـُهِينن العم يلائسرا

 

الطغيان منبت الفساد:

يقول سيد قطب: "((الَّذِين طَغَوا ف البِلادِ، فَاكثَروا فيها الفَساد)).. وليس وراء الطغيان إلا الفساد. فالطغيان يفسد الطاغية،

ويفسد الذين يقع عليهم الطغيان سواء. كما يفسد العلاقات والارتباطات ف كل جوانب الحياة. ويحول الحياة عن خطها

السليم النظيف، المـُعمر البان، إل خط آخر لا تستقيم معه خلافة الإنسان ف الأرض بحال. إنه يجعل الطاغية أسير هواه،

لأنه لا يفء إل ميزان ثابت، ولا يقف عند حد ظاهر، فيفسد هو أول من يفسد، ويتخذ له مانا ف الأرض غير مان العبد

ان العبد المخلوق، وتطاول به إلعندما أفسده طغيانه، فتجاوز به م ((َعلالا مبنَا را)) :المستخلف؛ وكذلك قال فرعون

هذا الادعاء المقبوح، وهو فساد أي فساد.

ثُم هو يجعل الجماهير أرقاء أذلاء، مع السخط الدفين والحقد الظيم، فتتعطل فيهم مشاعر الرامة الإنسانية، وملات الابتار

المتحررة الت لا تنمو ف غير جو الحرية.

والنفس الت تستذل تأسن وتتعفن، وتصبح مرتعا لديدان الشهوات الهابطة والغرائز المريضة. وميدانا للانحرافات مع

انطماس البصيرة والإدراك. وفقدان الأريحية والهمة والتطلع والارتفاع، وهو فساد أي فساد.

الطغاة والطغيان. فلا بد من تزييف للقيم، وتزوير ف هو يحطم الموازين والقيم والتصورات المستقيمة، لأنها خطر عل ثُم

الموازين، وتحريف للتصورات ك تقبل صورة البغ البشعة، وتراها مقبولة مستساغة. وهو فساد أي فساد"[97].

لقد "افسدَ ظُلم الفَراعنَة فطرةَ بن اسرائيل ف مصر، وطَبع عليها طَابع المـَهانَة والذُّلِ، وقد اراهم اله تعال ما لم يرِ احدًا

صرن مم مهجخرلهم أنَّه ا نيلام، وبعليه الصلاة والس موس‐ هولسدقِ روص هتوقُدر هتيوحدَان عل اتِ الدَّالَّةن الآيم

لينقذَهم من الذُّلِ والعبودِية والعذَابِ إل الحـرِية والاستقَلِ والعزِ والنَّعيم، وكانُوا عل هذا كلّه اذَا اصابهم نَصب أو جوعٌ أو

كلّفُوا امرا يشُق عليهم يتَطَيرونَ بموس ويتَململُونَ منه، ويذكرونَ مصر ويحنُّونَ إل العودة إليها، ولمــَّا غَاب عنهم اياما

لمنَاجاة ربِه اتَّخَذُوا لهم عجً من حليِهِم الَّذي هو احب شَء إليهم، وعبدُوه لمـَا رسخَ ف نُفُوسهِم من اكبارِ سادتهِم

.(بِيسا) جلم العودِهعبم عظَاموا ،ِينالمـِصرِي

وِفق عل ما يِتنَّمم اجدَادِهلا تعال عدَهنَّ ووا ،ارِينبرضِ الجخُولِ اد م المـَهِينَةُ علهم نُفُوسهيعم لا تُطنَّها علَمي تعال هوكانَ ال

جِيل بعده قِ، ونَشَاَخادِ الاشَرِ وفَسلبل ةودِيبوالع ةيثَنالو ف الَّذي نَشَا لَكَ ذلك الجِيلإذَا ه ،ِشَرِيالب اعمالاجت ةطَبِيع ف هنَّتس

.[98]"ةلَهِياتِ الاونُورِ الآي ةدلِ الشَّرِيعوع ةدَاوالب ةِيـرح دِيدٌ فج

إن موس –عليه الصلاة والسلام‐ ف سيناء لم يواجه طاغوت فرعون وملئه، لأن المعركة انتهت مع الطاغوت –كما يقول

سيد قطب؛ ولنه واجه معركة أخرى –لعلها أشد وأقس وأطول أمداً‐ مع "رواسب الذل الذي أفسد طبيعة بن إسرائيل،

وملأها بالالتواء من ناحية، وبالقسوة من ناحية، وبالجبن من ناحية، وبالضعف عن حمل التبعات من ناحية.

ومن الحياة ف ،وتركها مهلهلة بين هذه النزعات جميعاً.. فليس أفسد للنفس البشرية من الذل والخضوع للطغيان طويلا

ظل الإرهاب والخوف والتخف والالتواء لتفادي الأخطار والعذاب، والحركة ف الظلام، مع الذعر الدائم والتوقع الدائم للبلاء!

ولقد عاش بنو إسرائيل ف هذا العذاب طويلا عاشوا ف ظل الإرهاب وف ظل الوثنية الفرعونية كذلك. عاشوا يقتل فرعون

أبناءهم ويستحي نساءهم. فإذا فتر هذا النوع البشع من الإرهاب الوحش، عاشوا حياة الذل والسخرة والمطاردة عل كل

حال.

وفسدت نفوسهم وفسدت طبيعتهم والتوت فطرتهم وانحرفت تصوراتهم وامتلأت نفوسهم بالجبن والذل من جانب، وبالحقد



والقسوة من الجانب الآخر.. وهما جانبان متلازمان ف النفس البشرية حيثما تعرضت طويلا للإرهاب والطغيان.

لقد كان عمر بن الخطاب ‐رض اله عنه‐ ينظر بنور اله، فيرى حقيقة تركيب النفس البشرية وطبيعتها، وهو يقول لعماله

الناس. وكان الإسلام ف ذلالأمصار موصياً لهم بالناس: ولا تضربوا أبشارهم فتذلوهم.. كان يعلم أن ضرب البشرة ي عل

قلبه يريد منه ألا يذل الناس ف حومة الإسلام وف مملة اله. فالناس ف مملة اله أعزاء، ويجب أن يونوا أعزاء وألا

يضربهم الحام فيذلوهم، لأنهم ليسوا عبيداً للحام، إنما هم عبيد له أعزاء عل غير اله"[99].

لقد ترسخ الطغيان الفرعون ف نفوس بن إسرائيل حت باتت نفوسهم "تواجه الحرية بل رواسب الذل، وتواجه الرسالة

ل الالتواءات والانحرافات والانحلالات والجهالات التعليه الصلاة والسلام‐ ب– ل رواسب الجاهلية، وتواجه موسب

ترسبت فيها عل الزمن الطويل!"..، إنها "متاعب كل صاحب دعوة، يواجه نفوساً طال عليها الأمد، وه تستمرئ حياة الذل

تحت قهر الطاغوت، وبخاصة إذا كانت هذه النفوس قد عرفت العقيدة الت يدعوها إليها، ثم طال عليها الأمد، فبهتت

صورتها، وعادت شلا لا روح فيه!

إن جهد صاحب الدعوة‐ ف مثل هذه الحال‐ لهو جهد مضاعف. ومن ثم يجب أن يون صبره مضاعفاً كذلك.. يجب أن

يصبر عل الالتواءات والانحرافات، وثقلة الطبائع وتفاهة الاهتمامات ويجب أن يصبر عل الانتاس الذي يفاجئه ف هذه

النفوس بعد كل مرحلة، والاندفاع إل الجاهلية عند أول بادرة! ولعل هذا جانب من حمة اله ف عرض قصة بن إسرائيل

عل الأمة المسلمة، ف هذه الصورة المفصلة المررة. لترى فيها هذه التجربة. كما قلنا من قبل. ولعل فيها زاداً لأصحاب

الدعوة إل اله ف كل جيل"[100].

نشَاءونُ بانَّما يبدَادِ، اوالاست ا بالظُّلمادِهبعد فَس ممالا حَصنَّ اا لَنَا، ونَعلَم تعال هنَها اليب مثَالِ الَّتبهذه الا ن نَعتَبِرلَينا افع"

بهذا ف قُوما. وقد كان يبِه لموالع لائوالفَض ةالشَّرِيع عرِفَةم ينا، وبهتزا وعهلَقواست ةدَاوالب ةِيرح ينب عجمدِيدٍ يج جِيل

ينوب اعمالاجت ف هال نَنبِس لمونَ بين الععامالج ،اءنبِيثَةُ الاور ةوالنُّب بها بعد خَتم قُومنَّما يوا ،اءنبِيالا فَةالورِ السصالع

البصـيرة والصـدقِ والاخَـصِ فـ حـبِ الاصـَح وايثَـارِه علـ جميـع الاهـواء والشَّهـواتِ، ومـن يضلـل الـه فمـا لـه مـن

هادٍ"[101].

 

الحرية ملك.. ترفضه نفوس الأذلاء!

سجل القرآن الريم ف مسيرة موس –عليه الصلاة والسلام‐ وهو يوقظ همة بن إسرائيل أخباره عنهم أنَّ اله جعلهم

ملوكا! وه كناية كما ذكر بعض علماء التفسير عن كونهم أحرارا.

قال تعال: ((واذ قَال موس لقَومه يا قَوم اذكروا نعمةَ اله علَيم اذ جعل فيم انبِياء وجعلَم ملُوكا واتَاكم ما لم يؤتِ احدًا

من العالَمين. يا قَوم ادخُلُوا الارض المـُقَدَّسةَ الَّت كتَب اله لم ولا تَرتَدُّوا عل ادبارِكم فَتَنقَلبوا خَاسرِين. قَالُوا يا موس انَّ

فيها قَوما جبارِين وانَّا لن نَدخُلَها حتَّ يخرجوا منها فان يخرجوا منها فانَّا داخلُونَ))[102].

ةابحعليه وسلَّم، والص هال َّصل‐ ِن النَّبيرِ المـَأثُورِ عالتَّفس ف درا وم ا، لَولُوكم معلُهيقول محمد رشيد رضا: "ج

والتَّابِعين، لانَت هذِه النّعمةُ موضع اشتباه عندَ المـُتَاخّرِين الضعفَاء ف فَهم العربِية; لانَّ بن اسرائيل لم ين فيهم ملُوكٌ

ةبين النُّبو عمالَّذِي ج اۇدد قَيسٍ، ثُم بن لُوكٍ شَاوِلكٍ وملم ةملل رفالع َهِم بِالمــَعنلُوكم لونَّما كانَ ا؛ واعهدِ موس عل

والمــُلكِ. وانَّ من يفهم العربِيةَ حق الفَهم يجزِم بِانَّه لَيس المــُراد انَّه جعل اولَئكَ المـُخَاطَبِين روساء للامم والشُّعوبِ

:ا قَالما، كلُوكم ميف لعقُل: وجولم ي ((الُوكم مَلعجو)) :قال نَّها، لالُوكم مهعضب لعج نَّها، ولا اينَهونَ بمحا ويونَهوسسي

((جعل فيم انبِياء))؛ فَظَاهر هذِه العبارة انَّهم كلَّهم صاروا ملُوكا، وان ارِيدَ بِـل المـَجموعُ لا الجميع، اي انَّ معظَم رِجالِ



وفَه ،ههلمرِ اوتَدبِيرِ ا همرِ نَفس ُكالمـَال رنَا الحكِ هالمـَل َعنل مب ،بطلقبِيدًا لم علُّهانُوا كن كعدَ اا، بلُوكوا مارالشَّعبِ ص

،ِيدٍ الخُدرِيعس ِبدِيثِ اح فَف ;المـَأثُور يركَ التَّفسذَل َلع دُلادِ، يعبستوا ِِقكَ الرعدَ ذَللِ بَقستوا ةِيرالح ةعمنل يمتَعظ

مرفُوعا عندَ ابن ابِ حاتم: (كانَت بنُو اسرائيل اذَا كانَ حدِهم خَادِم ودابةٌ وامراةٌ كتب ملا)، وف حدِيثِ زَيدِ بن اسلَم: (من

ثلَهرِيرٍ مج ى ابنوور ،(وخَادِم نسوم ةزَوج) بِلَفظ ةلآيا ليرتَفس ،هيلاسرم ف اۇدو دبا اهوكٌ)، رلم وفَه وخَادِم يتب انَ لَهك

عن ابن عباسٍ وعن مجاهدٍ؛ وعن ابن عباسٍ رِوايةٌ اخرى ستَأت بِنَصها، وقَد صححوا سنَدَها، والمـَرفُوعُ ضعيف السنَدِ.

ِيةروالح ةاحن الرالمـُلُوكُ م بِه تَّعتَما يبِنَحوِ م تُّعوالتَّم ،الذَّات لَقنَا: الاستبِالمـُلكِ ه ادنَّ المـُرالِ اقوذِه الاهل عامالج َوالمـَعن

ا فنَّىهن كانَ ممقُولُونَ لم، يدِهَِن بفنَا مرا عم يعمج ف ومالي إل برالع لُهازٌ تَستَعمجم ووتِ، وهيالب ةاسيفِ وسرالتَّص ف

معيشَته، مالا لمسنه، مخدُوما مع اهله، فََنٌ ملكٌ، او ملكُ زَمانه; اي يعيش عيشَةَ المـُلُوكِ، وتَرى مثل هذَا استعمالِ

المـَجازِيِ ف رؤيا يوحنَّا، قَال: (1: 6 وجعلَنَا ملُوكا وكهنَةً).

اةالتَّور ةلِ وشَرِيعَقستوا ِيةرن الحم معدَادِ بِما آتَاهستوا ةا بِالقُولُوكم ملَهعج نَّها َأنَّ المـَعن إل رِينالمـُفَس عضب بوذَه

ن ذلك فةُ ممالا دَّت لَها استَعلأنَّ م ;عللُوكٌ بِالفم منهونُ ميس نَّهةٌ بِاوهو بِشَار ،اعمالاجت اقرم رتَقُونَ بِها في الت ادِلَةالع

مجموعها لابدَّ ان يظهر أثَره بعدَ ذلك ف بعضِ افرادِها. وهذَا المـَعنَ لا يعارِض ما قَبلَه، بل يجامعه ويتَّفق معه، فَانَّ تلكَ

المـَعيشَةَ المـَنزِليةَ الراضيةَ ه الاصل ف استعدَادِ لهذِه العيشَة الثَّانية، عيشَة المـُلكِ والسلطَة؛ فانَّ الشُّعوب الت يفسدُ فيها

نظَام المـَعيشَة المـَنزِلية لا تَونُ امما عزِيزةً قَوِيةً; فه اذا كان لها ملكٌ تُضيِعه، فَيف تَونُ اهً لتَأسيسِ ملكٍ جدِيدٍ؟!

فَليعتَبِرِ المـُسلمونَ بِهذَا، ولينظُروا أين هم من العيشَة الاهلية الت وصفنَاها"[103].

وقد خيب بنو إسرائيل ظن موس بهم، حيث غلبت عل أنفسهم ذلة العبودية، واستانة المستضعف، وفضلوا القعود عن

فضاء الحرية، لأنه "مت الجهاد وتحمل أعبائه؛ فإنهم لم يستطيعوا التخلص من ربقة القوة المادية والسمو بأرواحهم إل

عجزت القوة المادية عن استذلال القلوب فقد ولدت الحرية الحقيقية ف هذه القلوب"[104].

ثم ف ،عهود الطاغوت الفرعون ذلوا، ف كيف أن أبشار المصريين ضربت حت ظلاله وهو يح يقول سيد قطب ف

عهود الطاغوت الرومان: "ولم يستنقذهم من هذا الذل إلا الإسلام، يوم جاءهم بالحرية، فأطلقهم من العبودية للبشر بالعبودية

لرب البشر؛ فلما أن ضرب ابن عمرو بن العاص ‐فاتح مصر وحاكمها المسلم‐ ظَهر ابن قبط من أهل مصر ‐لعل

سياط الرومان كانت آثارها عل ظهره ما تزال، غضب القبط لسوط واحد يصيب ابنه من ابن فاتح مصر وحاكمها، وسافر

عمر بن الخطاب ‐الخليفة المسلم‐ هذا السوط الواحد الذي نال ابنه! وكان هو يصبر عل و إلظهر ناقة، ليش شهراً عل

مصر، وللنفوس ف لنفوس الأقباط ف معجزة البعث الإسلام عهد الرومان. وكانت هذه ه السياط منذ سنوات قلائل ف

كل مان، حت لمن لم يعتنقوا الإسلام. كانت هذه ه معجزة هذا البعث الذي يستنقذ الأرواح من ركام آلاف السنين من

الذل القديم، فتنتفض هذا انتفاضة الرامة الت أطلقها الإسلام ف أرواحهم، وما كان غير الإسلام ليطلقها ف مثل هذه

الأرواح"[105].

س الإنسان فارت بها باعتبارها هبة إلهية لا حقا وضعيا، فإذا غاب هذا المعن إن الحرية تنطلق ابتداء من الشعور النفس

براثن العبودية. وإذا كان واهب الحرية هو اله ابتدءا فإنه المستحق للتعبد له لا لسواه، وبهذا يتحرر الإنسان إلا من خالقه

وماله.

يقول سيد: "ما يتحرر حقاً إلا من يخلص له كله، ويفر إل اله بجملته، وينجو من العبودية لل أحد، ولل شء ولل قيمة،

فلا تون عبوديته إلا له وحده. فهذا هو التحرر إذن، وما عداه عبودية وإن تراءت ف صورة الحرية! ومن هنا يبدو التوحيد



مجريات حياته، أو ف ذات نفسه، أو ف ء ما فه بشللتحرر. فما يتحرر إنسان وهو يدين لأحد غير ال هو الصورة المثل

الأوضاع والقيم والقوانين والشرائع الت تصرف هذه الحياة. لا تحرر وف قلب الإنسان تعلق أو تطلع أو عبودية لغير اله،

ه. وحين جاء الإسلام بالتوحيد جاء بالصورة الوحيدة للتحرر فحياته شريعة أو قيم أو موازين مستمدة من غير ال وف

عالم الإنسان"[106].

ولأن "أكرم ما ف الإنسان" ه "حرية الاعتقاد"، بحسب سيد: "فالذي يسلبه هذه الحرية، ويفتنه عن دينه فتنة مباشرة أو

بالواسطة، يجن عليه ما لا يجن عليه قاتل حياته؛ ومن ثم يدفعه بالقتل"[107].

والضعفاء "هم الذين تنازلوا عن أخص خصائص الإنسان الريم عل اله، حين تنازلوا عن حريتهم الشخصية ف التفير

والاعتقاد والاتجاه، وجعلوا أنفسهم تبعاً للمستبرين والطغاة، ودانوا لغير اله من عبيده، واختاروها عل الدينونة له.

والضعف ليس عذراً بل هو الجريمة، فما يريد اله لأحد أن يون ضعيفاً، وهو يدعو الناس كلهم إل حماه يعتزون به والعزة

له. وما يريد اله لأحد أن ينزل طائعاً عن نصيبه ف الحرية ‐الت ه ميزته ومناط تريمه، أو أن ينزل كارهاً. والقوة

المادية‐ كائنة ما كانت‐ لا تملك أن تستعبد إنساناً يريد الحرية، ويستمسك برامته الآدمية. فقصارى ما تمله تلك القوة أن

تملك الجسد، تؤذيه وتعذبه وتبله وتحبسه؛ أما الضمير، أما الروح، أما العقل، فلا يملك أحد حبسها ولا استذلالها، إلا أن

يسلمها صاحبها للحبس والإذلال!

من ذا الذي يملك أن يجعل أولئك الضعفاء تبعاً للمستبرين ف العقيدة، وف التفير، وف السلوك؟! من ذا الذي يملك أن

يجعل أولئك الضعفاء يدينون لغير اله، واله هو خالقهم ورازقهم وكافلهم دون سواه؟!

لا أحد. لا أحد إلا أنفسهم الضعيفة.

فهم ضعفاء لا لأنهم أقل قوة مادية من الطغاة، ولا لأنهم أقل جاهاً أو مالا أو منصباً أو مقاماً.. كلا، إن هذه كلها أعراض

خارجية لا تعد بذاتها ضعفاً يلحق صفة الضعف بالضعفاء.

إنمــا هــم ضعفــاء لأن الضعــف فــ أرواحهــم وفــ قلــوبهم وفــ نخــوتهم وفــ اعتزازهــم بأخــص خصــائص الإنســان! إن

المستضعفين كثرة، والطواغيت قلة. فمن ذا الذي يخضع الثرة للقلة؟ وماذا الذي يخضعها؟ إنما يخضعها ضعف الروح،

وسقوط الهمة، وقلة النخوة، والتنازل الداخل عن الرامة الت وهبها اله لبن الإنسان!

الوقوف لهم لو أرادت. فالإرادة ه دائماً قادرة عل ون أن يستذلوا الجماهير إلا برغبة هذه الجماهير. فهإن الطغاة لا يمل

الت تنقص هذه القطعان!

إن الذل لا ينشأ إلا عن قابلية للذل ف نفوس الأذلاء. وهذه القابلية ه وحدها الت يعتمد عليها الطغاة! والأذلاء هنا عل مسرح

الآخــرة فــ ضعفهــم وتبعيتهــم للذيــن اســتبروا يســألونهم: ((إنَّــا كنَّــا لــم تَبعــاً فهــل انتُــم مغنُــونَ عنَّــا مــن عــذابِ الــه مــن

شَء))؟"[108].

لمعفٍ أو فَقرٍ أو عن ضالٍ مح ِأي ف قالح هلوا يننحالِ المـُؤم وءارِبِ: أنَّ سن المـَعقُولِ والثَّابِتِ بالتَّجوإذا كان "م

مذموم، يجعلُهم موضعا أو موضوعا لافتَتَانِ الفَّارِ واهل الباطل بِهِم، بِاعتقَادِ انَّهم هم خَير منهم، كما قال تعال: ((وكذَلكَ

يف[109].. ف"((َونتَصبِرتنَةً اعضٍ فبم لعضلنَا بعجو)) :نَا))؛ وقالينن بلَيهِم مع هال نم ءوهقُولُوا ايعضٍ لم بِبهعضفَتَنَّا ب

إذَا خَذَل اهل الحق حقُّهم وكفَروا نعمةَ ربِهِم؟ وجعلوا من أنفسهم أذلة صاغرين وعبيدا مستضعفين؟!

الحرية هدف للجهاد:

إن خطاب اله تعال للإنسان، وشرائعه الت أوجبها عليها، تهدف فيما تهدف لترسيخ حرية الإنسان، ك لا يقدم عل أمر من



غير نية خالصة وهدف صحيح وإيمان تام. فه تنتزعه من كل القيود والأغلال والآصار وتبعث ف نفسه الانعتاق ليون سيدا

ف هذا الون كما أراد اله له أن يون: ((واذ قَال ربكَ للمَئة انّ جاعل ف الارضِ خَليفَةً قَالُوا اتَجعل فيها من يفسدُ فيها

ِرالب م فلنَاهموح مدا نمنَا برونَ))[110]؛ ((ولَقَد كتَعلَم  ام علَما ّنا لَكَ قَال مدِكَ ونُقَدِّسبِح ِحبنُس ونَحن اءكُ الدِّمسفوي

.[111]((ًين خَلَقنَا تَفضميرٍ مثك م عللنَاهاتِ وفَضِبن الطَّيم مزَقنَاهحرِ وروالب

ت القدرة علنت من إقامة مجتمعها ودولتها، وامتلما تم الأمة المسلمة، مت من فرض الجهاد عل ه تعالومراد ال

المواجهة، وعزمت عليها بمنطق شوروي، هو تحطيم كل الحواجز والقيود الت تحول دون وصول الناس لدعوة الحق

وعرضها عليهم، والقضاء عل كل سلطة تحول بينهم وبين الدخول ف هذا الدين إن هم رغبوا فيه.

فليست غاية الجهاد القتل لمجرد القتل، بل هو وسيلة يتم من خلالها عرض الخيارات المنطقية للقوى المناوئة، فإما أن

تدخل ف الإسلام وتلتزم بشرائعه، وإما أن تخضع لسلطانه وإن بقت عل دينها ومعتقدها، وإما أن يون السيف الحم.

ويترك الناس أمام هذه الخيارات أحراراً، حت وإن اختاروا البقاء عل الفر والخضوع لسلطان الإسلام بدفع الجزية.

وبهذه النفسية خرجت جيوش الإسلام تفتح البلدان لتقول للناس: كونوا أحرارا وإن كنَّا ندعوكم لأعظم مراتب الحرية

العبودية له! فإذا اعتنقوا هذا الدين ودخلوا فيه اختيارا، بعد معرفة وفهم، لم يونوا مخيرين ف الخروج منه، لعدة اعتبارات:

الأول: أن دخولهم فيه التزام منهم مؤبد به، كما هو معلوم من مضمون رسالة الإسلام. ولا يحق للمرء التراجع عما التزم به،

وإلا تحمل مسئولية إخلاله بالالتزام.

الثانية: أن دخوله خروج من العبودية إل الحرية الحقة، واعتراف بالعبودية المطلقة له، والخروج منه ردة عن العبودية

ذلك دعوة للنفوس الضعيفة لدواع للإنسان بالحرية والخطاب! وف ريم الإلهعبودية غيره، وتخل عن الت ه إلالمطلقة ل

العبودية الباطلة وتجريء عليها، فان لابد من سد باب الفتنة عل الناس، فإنه لا قيمة للنفس البشرية بدون الأمرين: الحرية

والتليف.

وبذلــك يــون الــدين لــه، أي الدينونــة فــ الأرض، فلا طغــاة أو مســتبدون أو جبــارون يصــدون عــن الحــق ويذلــون عبيــده

ويستضعفونهم ظلما وقهرا. وليس المقصود بالدين هنا العقيدة والتعبد الشرائع وإنما السلطان والطاعة؛ حيث تون كلمة

اله ه العليا. فإذا تحقق ذلك لم تن ف الأرض قوة أو سلطة تحجب نور اله وهداه عن عباده، أو تضلهم عن سبيله، أو

تحرمهم من اللحاق بركابه.

إن الإسلام يحارب الإكراه تحت أي اسم وبأي ذريعة كانت: ((لا اكراه ف الدِّين قَد تَبين الرشدُ من الغَ فمن يفُر بالطَّاغُوتِ

ويؤمن باله فَقَدِ استَمسكَ بِالعروة الۇثقَ لا انفصام لَها واله سميع عليم))[112]، وينبه حامل الرسالة لهذه الحقيقة: ((ولَو

))[113]، ((.. وما انت علَيهِم بِجبارٍ فَذَكر يننؤمونُوا مي َّتح النَّاس رِهُت نتفَاا ايعمم جلُّهرضِ كالا ن فم نم َكبر شَاء

))[114]، ((فذَكر انَّما انت مذَكر. لَست علَيهِم بِمسيطرٍ))[115]. بِالقُرانِ من يخَاف وعيدِ

وإذا لم يتمن المسلم –أو الفئة المسلمة‐ أن يعلن عن معتقده وأن يمارس شعائر دينه بأمان ودون تضييق، بحيث تقوم

مصالحه الدنيوية دون أن يفتن ف دينه، وجبت عليه الهجرة –إذا كان مستطيعا‐ إل أي بلد يمنه فعل ذلك بحرية وأمان.

إل بلد كافر يوجد فيه الأمن والعدل والحرية، كما كانت الهجرة الأول ولو كانت إل الدين، حت فالهجرة مقابل الفتنة ف

الحبشة. يقول تعال: ((يا عبادِي الَّذِين امنُوا انَّ ارض واسعةٌ فَاياي فَاعبدُونِ))[116].

نَّ الَّذِيناعتقاد ما يراه حقا، وممارسة ما يراه صوابا، وآثر الذلة والهوان ظلم نفسه: ((ا الإنسان عن حريته ف تخل ومت

تَوفَّاهم المـََئةُ ظَالم انفُسهِم قَالُوا فيم كنتُم قَالُوا كنَّا مستَضعفين ف الارضِ قَالُوا الَم تَن ارض اله واسعةً فَتُهاجِروا

فيها فَاولَئكَ مأواهم جهنَّم وساءت مصيرا. ا المـُستَضعفين من الرِجالِ والنّساء والوِلدَانِ لا يستَطيعونَ حيلَةً ولا يهتَدُونَ

سبِيً. فَاولَئكَ عس اله ان يعفُو عنهم وكانَ اله عفُوا غَفُورا. ومن يهاجِر ف سبِيل اله يجِد ف الارضِ مراغَما كثيرا وسعةً



ومن يخرج من بيته مهاجِرا الَ اله ورسوله ثُم يدرِكه المـَوت فَقَد وقَع اجره علَ اله وكانَ اله غَفُورا رحيما))[117].

الخلاصة:

نخلص مما سبق أن لا تعارض البتة بين الحرية والشريعة، فالأول هبة إلهية للإنسان استحق معها مخاطبته وتليفه

بالشريعة. لهذا كان جوهر رسالة الأنبياء –عليهم الصلاة والسلام‐ هو تمين الناس من هذه الهبة ليخاطبوا بالرسالة، بعيدا

عن الخوف والترهيب، والإكراه والجبر. ومت نزعت الحرية من الإنسان واستضعف واستذل واستعبد نزع عنه مقوم من

مقومات تلق الرسالة، لأنه والحالة هذه يون مسخا غير صالح للخطاب والتليف. لذلك فإن تاليف الشريعة ف حق

المسلم العبد (أي الرقيق) ليست ه ذاتها ف حق المسلم الحر؛ فقد وضع عنه منها نظرا لحالته الوضعية.

وإن العاملين ف حقل الدعوة الإسلامية، المطالبين اليوم بحرية الشعوب العربية والإسلامية عموما، لا يهدفون بمناداتهم

للحرية دعوة الناس للفر وإن وقع بعضهم ف الفر[118]، بل هدفهم استعادة الخصيصة الربانية الت كرم اله تعال بها

الإنسان ف النفس البشرية لتمتلك إرادتها ف اعتقاد ما تؤمن به، وممارسة ما ترتضيه من شعائر وسلوك.

وإذا وجب الجهاد وإزهاق النفوس المؤمنة لتحرير البشر، وإخراج الفار من قبضة قوى الجبروت والطغيان ليختاروا بعد

ذلك بين الإسلام والفر(!)، مع قيام سلطان دولة الإسلام وتمنها من قهرهم، فلأن يناضل دعاة الإسلام اليوم لتحرير شعوب

المنطقة من جبروت وطغيان الأنظمة والحومات –وعامتهم من المسلمين‐ أوجب؛ فإن غاية الهجرة تحرير المسلم من

مثل هذه القيود بخروجه من أرضه، وتحريره ف بلده إذا أمن أول، خاصة إذا لم يمن الدعاة والعاملين إلا ذلك.

وإذا كانت إقامة الشريعة عل الوجه الأكمل والأشمل مقدورة بعد ذلك فهو نور عل نور؛ وإلا فإنه يسع العلماء ما يسع الأنبياء

مع أقوامهم.

يقول ابن تيمية: "إن من المسائل مسائل جوابها السوت كما ست الشارع ف أول الأمر عن الأمر بأشياء والنه عن أشياء

حت علا الإسلام وظهر.

فالعالم ف البيان والبلاغ كذلك، قد يؤخر البيان والبلاغ لأشياء إل وقت التمن كما أخر اله سبحانه إنزال آيات وبيان

أحام إل وقت تمن رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ تسليما إل بيانها.

يبين حقيقة الحال ف هذا أن اله يقول: ((وما كنا معذبين حت نبعث رسولا)). والحجة عل العباد إنما تقوم بشيئين: بشرط

التمن من العلم بما أنزل اله، والقدرة عل العمل به.

فأما العاجز عن العلم ‐كالمجنون أو العاجز عن العمل‐ فلا أمر عليه ولا نه؛ وإذا انقطع العلم ببعض الدين أو حصل

العجز عن بعضه كان ذلك ف حق العاجز عن العلم أو العمل بقوله كمن انقطع عن العلم بجميع الدين أو عجز عن جميعه ‐

كالجنون مثلا.

وهذه أوقات الفترات فإذا حصل من يقوم بالدين من العلماء أو الأمراء أو مجموعهما كان بيانه لما جاء به الرسول شيئا

فشيئا بمنزلة بيان الرسول لما بعث به شيئا فشيئا؛ ومعلوم أن الرسول لا يبلغ إلا ما أمن علمه والعمل به، ولم تأت الشريعة

جملة كما يقال: إذا أردت أن تطاع فأمر بما يستطاع.

فذلك المجدد لدينه والمحي لسنته لا يبلغ إلا ما أمن علمه والعمل به، كما أن الداخل ف الإسلام لا يمن حين دخوله أن

يلقن جميع شرائعه ويؤمر بها كلها؛ وكذلك التائب من الذنوب والمتعلم والمسترشد لا يمن ف أول الأمر أن يؤمر بجميع

الدين ويذكر له جميع العلم، فإنه لا يطيق ذلك، وإذا لم يطقه لم ين واجبا عليه ف هذه الحال، وإذا لم ين واجبا لم ين

للعالم والأمير أن يوجبه جميعه ابتداء بل يعفو عن الأمر والنه بما لا يمن علمه وعمله إل وقت الإمان كما عفا الرسول

عما عفا عنه إل وقت بيانه.



ولا يون ذلك من باب إقرار المحرمات وترك الأمر بالواجبات لأن الوجوب والتحريم مشروط بإمان العلم والعمل وقد

فرضنا انتفاء هذا الشرط. فتدبر هذا الأصل فإنه نافع.

ومن هنا يتبين سقوط كثير من هذه الأشياء وإن كانت واجبة أو محرمة ف الأصل لعدم إمان البلاغ الذي تقوم به حجة اله

ف الوجوب أو التحريم فإن العجز مسقط للأمر والنه وإن كان واجبا ف الأصل واله أعلم"[119].

وعليه فإن منطق العقل والفطرة والشرع يدل عل أنَّ الحرية أولا لو كانوا يعقلون.

 

------------------------------------------------------------
[1]  الظلال: ج6/3917- 3918.

[2]  رواه مسلم.

[3]  المائدة: 7.

.صحيحيهما، وصححه الألبان سننه، وابن حبان وابن خزيمة ف سننه، عن ابن عباس، وكذلك الترمذي ف [4]  رواه ابن ماجة ف

[5]  تفسير الشعرواي: ج14/8514.

[6]  الدُّخَانِ: 17- 21.

[7]  الشُّورى: 23.

[8]  تفسير ابن كثير: ج7/141.

[9]  الضدان هما اللذان لا يجتمعان ويمن خلو المحل منهما. كالسواد والبياض باعتبارهما وصفا لشء. فهو يمن أن يون أبيضا أو أسودا، وف حال كان موصوفا بأحدهما لم

يجز وصفه بالآخر، لن يجوز وصفه بغيرهما كالإحمرار مثلا. والنقيضان هما اللذان لا يجتمعان ولا يمن خلو المحل منهما. كالوجود والعدم باعتبارهما وصفا لشء. فهو إما أن

يون موجودا أو معدوما، ولا يمن وصفه أنه غير موجود غير معدوم. وكالحياة والموت، والحركة والسون، إذا علم أن الموصوف خلا من أحدهما ثبت الآخر قطعا.

[10]  الأحزاب: 64- 68.

[11]  سبأ: 31- 33.

[12]  يقول سيد قطب: "إن الإسلام لا يقرر مبدأ الحرية الدينية وحده، ولا ينه عن الإكراه عل الدين فحسب؛ إنما يقرر ما هو أبعد من ذلك كله. يقرر السماحة الإنسانية المستمدة من

توجيه اله –سبحانه، يقرر حق المحتاجين جميعاً ف أن ينالوا العون والمساعدة، ما داموا ف غير حالة حرب مع الجماعة المسلمة‐ دون نظر إل عقيدتهم". الظلال: ج1/315.

[13]  الدخان: 30- 31.

[14]  ((يسومونَم)) هو من سامه خَسفًا، اذا اوه ظُلما، قَال عمرو بن كلثُوم:

اذَا ما المـَلكُ سام النَّاس خَسفًا **** ابينَا ان نُقر الخَسف فينَا

،ةالقَذِر ةعبالص الِ الشَّاقَّةعمالا ف لَهذَا استَعما اميس  ،شَاءا يمك يهف فرتَصي يثدِ الغَيرِ، بِحي انِ تَحتنسونَ الانَّ كواعلَم ا" .زَاد هنَّ قُبحاك ،هبصعاو شَدُّها ،((ِذَابالع وءس)) َعنوم

فَانَّ ذَلكَ يونُ من اشَدِّ انواع العذَابِ. حتَّ انَّ من هذِه حالَتُه ربما تَمنَّ المـَوت". تفسير الرازي: ج3/505.

[15]  البقرة: 49.

[16]  الأعراف: 141.

[17]  إبراهيم: 6.

[18]  غافر: 23- 25.

[19]  الأعراف: 127- 129.

[20]  طه: 44- 47.

[21]  الدخان: 17- 24.

[22]  الأعراف: 104- 105.

[23]  القصص: 4.

[24]  الدخان: 20.

[25]  يونس: 83.

[26]  الشعراء: 18- 19.

[27]  الشعراء: 18- 22.

[28]  انظر: تفسير الطبري: ج17/559- 560؛ وتفسير الثعالب: ج7/161.

[29]  انظر: تفسير الرازي: ج24/497؛ وتفسير الواحدي: ج3/352؛ وتفسير البغوي: ج3/465؛ وتفسير أبو السعود: ج6/238.

[30]  انظر: تفسير مجاهد: ج1/510؛ وتفسير الطبري: ج17/560- 561؛ وتفسير ابن أب حاتم: ج8/2756؛ وحاشية الشهاب عل تفسير البيضاوي: ج1/19؛ وتفسير الماوردي:

ج4/168.

[31]  تفسير الواحدي: ج3/352.



[32]  تفسير يحي بن سلام: ج2/499.

[33]  تفسير البغوي: ج3/465.

[34]  تفسير ابن كثير: ج6/138.

[35]  تفسير القاسم: ج7/451.

[36]  أضواء البيان: ج6/89.

[37]  طه: 47.

[38]  تفسير الشعراوي: ج15/9287.

[39]  تفسير الشعراوي: 17/10552.

[40]  التحرير والتنوير: ج18/63.

[41]  الدخان: 18.

[42]  تفسير الطبري: ج22/24- 25.

[43]  تفسير الثعالب: ج5/196.

[44]  الدخان: 21.

[45]  تفسير ابن عطية: ج5/70- 71.

[46]  تفسير السعدي: ج1/771.

[47]  التفسير القرآن للقرآن، عبدالريم يونس الخطيب، دار الفر العرب، القاهرة: ج13/194- 195.

[48]  المـُؤمنُونَ: 47.

[49]  التحرير والتنوير "تحرير المعن السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير التاب المجيد"، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونس، الدار التونسية للنشر،

تونس، 1984هـ: ج25/295- 296.

[50]  التحرير والتنوير: ج25/295- 296.

[51]  طه: 47.

[52]  تفسير الماتريدي: ج7/284.

[53]  تفسير الماتريدي: ج4/519. وانظر: تفسير مقاتل بن سليمان: ج3/28- 29. تفسير السمرقندي: ج2/401.

[54]  تفسير ابن عطية: ج4/227. وانظر: تفسير الثعالب: ج4/57. وتفسير ابن جزي: ج2/8.

:ج3/333. تفسير البغوي: ج3/263. تفسير الرازي: ج24/495. تفسير الثعالب :[55]  انظر: تفسير الوجيز للواحدي: ج1/696. تفسير الوسيط للواحدي: ج3/208. تفسير السمعان

ج6/246.

[56]  انظر: زاد المسير ف علم التفسير: ج3/336. تفسير النسف: ج2/367.

[57]  تفسير يحي بن سلام: ج2/498.

[58]  يونس: 83.

[59]  الأعراف: 127.

[60]  تفسير السعدي: ج1/506.

[61]  تفسير السعدي: ج1/589.

[62]  تفسير القاسم: ج7/138.

[63]  انظر: روح البيان: ج5/392؛ والتفسير المنير للزحيل: ج16/214.

[64]  يونس: 83.

[65]  تفسير ابن كثير: ج4/287.

[66]  ج6/137.

دينه ويأخذهم بمنهج رسالته. إنما كان رسولا إليهم ليطلب إطلاق بن فرعون وقومه ليدعوهم إل ن رسولا إللم ي" أنَّ موس ه‐ ذهب إل[67]  من العجيب أن سيد قطب –رحمه ال

إسرائيل ليعبدوا ربهم كما يريدون". وهذا كلام لا دليل عليه، بل هو يتعارض مع طبيعة الرسالة الت يبعث اله بها الأنبياء لأهل زمانهم من أي جنس كانوا. وإلا فما معن أن يأخذ اله

تعال فرعون وجنده وقومه بالعذاب، ويحم عليهم بالنار؟! وكيف يحاججهم مؤمن آل فرعون فيقول: ((ولَقَدْ جاءكم يوسف من قَبل بِالْبيِنَاتِ فَما زِلْتُم ف شَكٍّ مما جاءكم بِه حتَّ اذَا

هلَكَ قُلْتُم لَن يبعث اله من بعدِه رسو كذَلكَ يضل اله من هو مسرِف مرتَاب))، غافر: 34. فلو لم يونوا مخاطبين برسالته فما المعن من هذه المحاججة؟! هذا مع صريح كثير من

الآيات ف أنَّ اله أرسل موس وهارون لفرعون لدعوته للتوحيد وإبلاغه ببينات الرسالة!

،مخاطبتهم بشريعة معن ن فذب والمعرض والمحارب لم يرهم فرعون وقومه، ووقفوا منهم موقف المإسرائيل جميعا، فلما أن فرعون وقومه وبن والصحيح: أنهما أرسلا إل

لا ةبِشَرِيع َرسهذا الشأن أيضا صاحب تفسير التحرير والتنوير إذ يقول: " ولم ي إسرائيل بعد نجاتهم واستقلالهم بشئونهم. ولهذا فقد أخطأ ف لذلك جاءت الشريعة مخاطبة بن

القبط". ج18/63. لأن إنزال الشرائع يتعلق بوجود الأمة الملتزمة بها القادرة عل إنفاذها! ولذلك قل إنزال الشرائع بمة المرمة وكثر ف المدينة.

[68]  تفسير الظلال: ج4/2337.

[69]  تفسير الظلال: ج5/2590.

[70]  تفسير أب السعود: ج6/19. وربما تضمن الأمر المعنيين معا: "وهذَا الَم يتَضمن انَّ موس امر بِاخراج بن اسرائيل من بَِدِ الفَراعنَة لقَصدِ تَحرِيرِهم من استعبادِ

المــِصرِيِين". التحرير والتنوير: ج19/110.

[71]  الدخان: 22- 23.



[72]  تفسير مقاتل بن سليمان: ج3/820.

[73]  التفسير المنير للزحيل: ج19/131.

[74]  تفسير المقباس من تفسير ابن عباس: ج1/262.

[75]  الأعراف: 134.

[76]  فتح القدير، للشوكان: ج2/272.

[77]  تفسير مفاتح الغيب: ج14/ 347- 348.

[78]  البحر المحيط: ج5/152.

[79]  تفسير الظلال: ج4/ 2340.

[80]  المؤمنون: 47.

[81]  تفسير الطبري: ج19/35- 36. تفسير النسف: ج2/470. تفسير الرازي: ج23/279. تفسير الشعراوي: ج16/10048. وف قولهم هذا دليل عل انَّه طَلَب منهم الايمانَ كما سبق

وذكرنا؛ خَفًا لمن قَال انَّ موس لم يدعهم إل الايمانِ، ولا إل التزام شَرعه. البحر المحيط ف التفسير، أبو حيان: ج5/129.

[82]  تفسير القاسم: ج7/290.

[83]  الأعراف: 127.

[84]  البحر المحيط: ج5/143.

[85]  مفاتيح الغيب للرازي: ج14/341. وانظر: زاد المسير: ج2/145.

[86]  انظر: البحر المحيط: ج5/143. وقُرِى ((ويذَركَ)) بالجزم. وقَرا انَس ونَذَركَ بِالنُّونِ والنُّصبِ اي يصرِفُنَا عن عبادتكَ فَنَذَرها.

[87]  انظر: البحر المحيط: ج9/250.

[88]  تفسير المنار: ج9/70.

[89]  غافر: 25.

[90]  تفسير الرازي: 27/506. والبحر المحيط: ج9/249.

[91]  انظر: تفسير البغوي: ج4/109.

[92]  البحر المحيط: ج5/144.

[93]  تفسير ابن كثير: ج7/139.

[94]  التفسير القرآن: ج5/461.

[95]  غافر: 26.

[96]  الدخان: 22- 31.

[97]  الظلال: ج6/3904.

[98]  تفسير المنار: ج6/279.

[99]  الظلال: ج3/1364- 1365.

[100]  ج3/1364- 1365.

[101]  تفسير المنار: ج6/279.

[102]  المائدة: 20- 22.

[103]  تفسير المنار: ج6/267- 268.

[104]  ج3/1352.

[105]  ج3/1364- 1365.

[106]  الظلال: ج1/392.

[107]  الظلال: ج1/189.

[108]  الظلال: ج4/2096.

[109]  تفسير المنار: ج11/384.

[110]  البقرة: 30.

[111]  الإسراء: 70.

[112]  البقرة: 256.

[113]  يونس: 99.

[114]  ق: 45.

[115]  الغاشية: 21- 22.

[116]  العنبوت: 56.

[117]  النساء: 97- 100.

[118]  ومن ألزمهم بذلك كمن يلزم موس –عليه الصلاة والسلام‐ بفر بن إسرائيل وهم يقولون: ((يا موس اجعل لنا الَها كما لهم الهةٌ))، أو وهم يعبدون العجل وينصبونه إلها:

((هذا الَهم والَه موس فَنَس))، أو وهم يقولون: ((ارِنَا اله جهرةً))! بعد أن أخرجهم من جبروت فرعون وطغيانه. وهذا لا يقول به عاقل!

[119]  مجموع الفتاوى: ج20/ 59- 61.



 

 

مركز نماء للبحوث والدراسات

المصادر:


