
الحمد له.. والصلاة والسلام عل رسول اله.. وبعد..

إذا كان العلماء قد حدثونا عن الإعجاز البلاغ والبيان ف القرآن الريم فأسهبوا وأطنبوا، وإذا كان المفرون قد وصلوا

إل ما وصلوا إليه من اكتشافات لألوان من الإعجاز العلم ف كتاب اله فأبدعوا ونوعوا، وإذا كان الثيرون قد تطرقوا

للحديث عن الإعجاز التشريع فصرفوا فيه القول وتفننوا؛ فإنّ ثم لوناً من ألوان الإعجاز القرآن قل من تطرق إليه، والبعض

القليل الذي عالجه لم يعره الاهتمام اللازم لاستناه أسرار القرآن واستخلاص الحم والغايات العظام من خلال هذا اللون

من الإعجاز.

والإعجاز يتمثل ف اشتمال القرآن عل موضوعات متاملة متماسة تشل بمجموعها منظومة معرفية مفاهيمية تنتظم فيها

هداياته، وممن الإعجاز هنا ف أنّ القرآن " نزل مفرقا منجماً ولنه تم مترابطا محماً، وتفرقت نجومه تفرق الأسباب ولن

امل انسجامه بداية وختاما ... يمضن تامل نزوله إلا بعد عشرين عاما ولاجتمع نظمه اجتماع شمل الأحباب، ولم يت

العمر الطويل والرسول عل هذا العهد يأتيه الوح بالقرآن نجما بعد نجم وإذا القرآن كله بعد هذا العمر الطويل يمل ويتم

وينتظم ويتآخ ويأتلف ويلتئم ولا يؤخذ عليه أدن تخاذل ولا تفاوت، بل يعجز الخلق طرا بما فيه من انسجام ووحدة وترابط:

‐ قانرعلوم القرآن ‐ محمد عبد العظيم الز مناهل العرفان ف " {ٍخَبِير يملَدُنْ ح نم لَتفُص ثُم اتُهآي تمحا تَابك}

مطبعة عيس الباب الحلب – ط : الثالثة – 62-1/61

فلو تناول الباحث موضوعاً من موضوعات هدايات القرآن، وجمع فيه الآيات الت تفرق نزولها عل مدى الثلاث وعشرين

املال موضوعاً متالوقائع المختلفة، ومرتبطة بأسباب النزول المتباينة؛ لوجدها تش نزلت منجمة عل عاماً، والت

يملَدُنْ ح نم لَتفُص ثُم اتُهآي تمحا تَابنت ‐ عندئذ ‐ خواطره، واستسلم فؤاده لحداء هذه الآية: {كاً، فسمتماس

خَبِيرٍ}.

التمين ف كتاب اله
الاتب : مركز البيان للبحوث والدراسات

التاريخ : 28 يونيو 2015 م

المشاهدات : 5074



والفائدة من تناول هذه الموضوعات المختلفة ف سياق التفسير الموضوع للقرآن الريم لا تقتصر فقط عل إبراز هذا

اللون من الإعجاز، وإنما تتعداه إل ما هو أهم وأعمق أثراً وهو استناه أسرار التاب العزيز، وتعظيم الاستفادة من هداياته،

وحل المعضلات الفرية والمنهجية، إضافة إل أنّ هذا التناول يعتبر ضرباً من ضروب التعبد له تعال بتدبر القرآن

وصورة من صور الاعتبار والتذكر {كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب}.

وموضوع التمين من الموضوعات الت تتعلق بها قلوب العباد، وتتحرك نحوها للاستخبار والاستبصار؛ لونهم يوقنون

ين مثالااملة المحيطة بهذا الوعد، ولهذا سنأخذ موضوع التمذات الوقت الصورة ال ين، ويفتقدون فه لهم بالتمبوعد ال

لما نحن بصدده، وإن تيسر سنمل المسيرة بأمثلة أخرى لا تقل عن هذا المثال أهمية وتطبيقاً عل النظرية.

ونبدأ بتقرير القرآن لحقيقة واقعية ملموسة، وه أنّ اله تعال أعط ‐ ويعط ‐ التمين لأمم مسلمة ولأمم كافرة، فمن

أمثلة التمين الذي أعطاه اله تعال للأمم المسلمة تمين اله تعال ليوسف وسليمان وذي القرنين ثم للأمة الإسلامية،

فيوسف عليه السلام من اله له تمينا بعد تمين، قال تعال: {وكذَلكَ منَّا ليوسف ف ارضِ ولنُعلّمه من تَاوِيل احادِيثِ

واله غَالب علَ امرِه ولَن اكثَر النَّاسِ  يعلَمونَ} {وكذَلكَ منَّا ليوسف ف ارضِ يتَبوا منْها حيث يشَاء نُصيب بِرحمتنَا

اۇودانُ دملَيس رِثوين: {وء، وهذا غاية التمسليمان من كل ش أنّه آت وأخبر تعال { يننسحالْم رجا يعنُض و نَشَاء نم

نّا له فوقال عن ذي القرنين: {إنّا م {بِينالْم لالْفَض وذَا لَهنَّ ها ءَش لك نينَا موتارِ والطَّي قنْطنَا ممّلع ا النَّاسهيا اي قَالو

الأرض وآتيناه من كل شء سبباً} وعن هذه الأمة قال تعال: {واذْكروا اذْ انْتُم قَليل مستَضعفُونَ ف ارضِ تَخَافُونَ انْ

يتَخَطَّفَم النَّاس فَآواكم وايدَكم بِنَصرِه ورزَقَم من الطَّيِباتِ لَعلَّم تَشْرونَ}

أما ما اعطاه اله تعال من التمين للأمم الافرة فثير ذكره ف القرآن، قال تعال مستنراً عل عاد قوم هود انحرافهم بما

مَّللَع عانصذُونَ متَتَّخثُونَ . وبةً تَعآي رِيع لِنُونَ بتَبين الذي وهبه لهم: {اة ومعددا مظاهر التمه لهم عن الجادن الم

تَخْلُدُونَ . واذَا بطَشْتُم بطَشْتُم جبارِين . فَاتَّقُوا اله واطيعونِ . واتَّقُوا الَّذِي امدَّكم بِما تَعلَمونَ . امدَّكم بِانْعام وبنين . وجنَّاتٍ

. يمضا ههطَلْع نَخْلو وعزُرونٍ . ويعنَّاتٍ وج ف . ينننَا آماها هم ونَ فكتُتْرونٍ} ونفس الطريقة مع ثمود قوم صالح: {ايعو

ا فثْلُهم خْلَقي لَم ادِ . الَّتمذَاتِ الْع مرادٍ . اكَ بِعبر لفَع فيك تَر لَمسورة الفجر: {ا وف {ينوتًا فَارِهيالِ بالْجِب نتُونَ متَنْحو

ما كوري لَمآية جامعة من سورة الأنعام: {ا ف تَادِ} وقال تعالونَ ذِي اوعرفادِ . وبِالْو خْروا الصابج الَّذِين ودثَمدِ . وَِالْب

هِمتتَح نرِي متَج ارنْهلْنَا اعجا واردْرم هِملَيع اءملْنَا السسراو مَل ننُم ا لَمضِ مرا ف منَّاهنٍ مقَر نم هِملقَب ننَا مَلها

ملْنَا لَهعجو يهف منَّاكنْ ما ايمف منَّاهلَقَدْ مسورة الأحقاف: {و ومثلها ف {نًا آخَرِينقَر مدِهعب ننَا منْشَااو بِذُنُوبِهِم منَاهَلهفَا

سمعا وابصارا وافْئدَةً فَما اغْنَ عنْهم سمعهم و ابصارهم و افْئدَتُهم من شَء اذْ كانُوا يجحدُونَ بِآياتِ اله وحاق بِهِم ما

كانُوا بِه يستَهزِىونَ}

وإذا كان هذا الذي قرره القرآن واقعاً بشرياً؛ فإنّ القرآن لا يتف بتقرير هذا الواقع حت يأت بتفسيره تفسيراً محماً، يسن

إليه العقل، وتأوي إليه الفطرة، وتذوب به العقد الفرية المستعصية؛ فها هو القرآن الريم يبين السنن الت يمض عليها

هِملَينَا عفَتَح وا بِهرا ذُكوا ما نَسفَلَم} :سنة الإمهال والإملاء، قال تعال عل ين يمضين، فيتنوع بتنوعها، فهناك تمالتم

ِبر هدُ لمالْحوا وظَلَم الَّذِين مالْقَو ابِرد عونَ . فَقُطسلبم مذَا هغْتَةً فَاب مخَذْنَاهوتُوا اا اوا بِمذَا فَرِحا َّتح ءَش لك ابوبا

الْعالَمين} فهؤلاء فتح اله عليهم أبواب كل شء من أدوات التمين الاقتصادي والعسري والمعماري وغير ذلك ليمهلهم

 مهغْتَةً وب مخَذْنَاهفَا اءرالسو اءرنَا الضاءآب سقَالُوا قَدْ ما وفَوع َّتنَةَ حسالْح ةِىيانَ السدَّلْنَا مب ثُم} :لهم. وقال تعال ويمل

فَواْ " أي: كثروا ونموا فع ونَ} أي: أعطيناهم بدل ما كانوا فيه من البلاء والمحنة الرخاء والسعة والصحة " حترشْعي



1/588 ،لم الطيب، بيروت ‐ ط الأولدار ال ‐ أنفسهم وأموالهم. (مدارك التنزيل وحقائق التأويل) للنسف

وهناك تمين آخر يمض عل سنة الاختبار والامتحان والابتلاء والفتنة، من ذلك ما أعطاه اله تعال لسليمان عليه السلام

نم لْمع نْدَهالَّذِي ع ين: {قَالبها نال التم ين يتذكر الحقيقة التذروة التم الاختبار، فها هو ف فاجتاز الابتلاء ونجح ف

رَش نمو فُركا ما رْشاا نلُوبيل ِبر لفَض نذَا مه قَال نْدَها عرتَقسم آها رفُكَ فَلَمكَ طَرلَيتَدَّ ارنْ يا لقَب يكَ بِهنَا آتتَابِ اْال

فَانَّما يشْر لنَفْسه ومن كفَر فَانَّ ربِ غَن كرِيم} ومن ذلك ما أعطاه اله بن إسرائيل فسقطوا ف التبديل فنزع اله منهم

ملَّهاتِ لَعِىيالسنَاتِ وسبِالْح منَاهلَوبكَ وونَ ذَلد منْهمونَ وحالالص منْها مممضِ ارا ف منَاهقَطَّعو} :وأدال عليهم، قال تعال

يرجِعونَ} أي اختبرناهم بالنعم والنقم (أنوار التنزيل وأسرار التأويل) للبيضاوي ‐ دار إحياء التراث العرب – بيروت ط

الأول 3/40 فالحسنات ه النعم الت إن أعطيت لأمة كانت مظهراً من مظاهر التمين وثمرةً من ثمراته، ومنه ما أشار إليه

.{ َقباو رِكَ خَيبر رِزْقو يهف منَهنَفْتا لالدُّنْي اةيةَ الْحرزَه منْها ماجزْوا نَا بِهتَّعا مم َلكَ انَييدَّنَّ عتَم و} :ه تعالقول ال

وهناك تمين يمض عل سنة الجزاء والمافأة ومقابلة الإحسان بالإحسان، وهذا هو عين ما أعطاه اله تعال ليوسف عليه

رجو .يننسحالْم رجا يعنُض و نَشَاء ننَا متمحبِر يبنُص شَاءي ثيا حنْهم اوتَبضِ يرا ف فوسينَّا لكَ مذَلكالسلام: {و

اخرة خَير للَّذِين آمنُوا وكانُوا يتَّقُونَ} فأجر الإحسان جاء منه جزء معجل ف صورة التمين، لذلك أكمل بعدعا: " ولأجر

الآخرة خير " ونلاحظ هنا أن التمين الذي أعطاه اله تعال ليوسف نوع غير التمين الذي أعطاه اله لسليمان ‐ عليهما

وعل نبينا الصلاة والسلام – لأنّ يوسف وعد التمين ولم يطلبه، قال تعال: {فَلَما ذَهبوا بِه واجمعوا انْ يجعلُوه ف غَيابتِ

ل بهو ل راغْف ِبر قَال} :ين، قال تعالا سليمان فطلب التمونَ} أمرشْعي  مهذَا وه مرِهمبِا منَّهِىلَتُنَب هلَينَا ايحواو ِبالْج

{ابهالْو نْتنَّكَ ادِي اعب ندٍ مح غنْبي  اْلم

فأعط اله التمين ليوسف بعد أن اجتاز الابتلاء جزاء لإحسانه، وأعط سليمان التمين ابتلاء فاجتاز الابتلاء.

وبمجرد أن تتقرر ف الذهن هذه الحقائق يون السؤال المرشح للوثوب عل المشهد هو السؤال العمل: وما هو سبيل

التمين لهذه الأمة ؟

والإجابة عل هذا السؤال وردت ف قصة يوسف عليه السلام، فسورة يوسف نزلت ضمن مجموعة من السور الت تهء

الأمة الإسلامية للتحول البير من الاستضعاف إل التمين، ومثلها سورة القصص الت هبت منها نسائم البشرى: {ونريد

أنّ نمن عل الذين استضعفوا ف الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين ونمن لهم ف الأرض}.

والحمة الجامعة لل الدروس المستفادة من قصة يوسف عليه السلام ه أنّ طريق التمين يون بالاستعلاء عل الفتنة،

عليها جميعاً، وأي الفتنة، فلقد تعرض يوسف عليه السلام لصنوف المحن وصروف الفتن؛ فاستعل أجل: الاستعلاء عل

تعبير عن وضع يوسف معها بغير تعبير الاستعلاء لا يوفيه حقه، ولا يصور المنهج تصويراً دقيقاً، والفتن الت تعرض لها

يوسف عليه السلام متعددة ومتنوعة، فمن فتنة الاضطهاد والإبعاد والتغريب إل فتنة النساء والشهوات، ومن فتنة السراء

والدعة إل فتنة الضراء والسجن والتضييق، ومن فتنة العبودية ووالرق بثقلها إل فتنة السلطة والتغلب والظفر بالخصوم،

وهذا تقلب ف ألوان الفتن، فلم يبد منه تجاهها إلا الاستعلاء.

فليتأمل من كان له قلب يع؛ كيف استعل يوسف عل فتنة امراة العزيز ثم عل فتنة النسوة اللائ اجتمعن عليه ف الإغراء

والتهديد ؟! وليستشعر من كان له شعور ينبض ذلك الموقف الذي يموج بالفتنة العارمة، امراة ذات منصب وجمال تراوده

وقد غلقت الأبواب وهيأت الأجواء، وأقبلت عليه بشبق عارم: {هيت لك} وهو شاب ممتلء حيوية ونضارة، ف عنفوان



الشباب وذروة الفتوة، وليس وراء جدران السجن من يترث بالرذيلة أو يلق لها بالا، كيف استعل وطار عل متن هذا

الشعار الصاعد ف درج الشرف والنبل: {معاذ اله} ثم لما صارت المرأة جماعة من النسوة وصارت الفتنة جملة من الفتن

.{رب السجن أحب إل} :واجتمع مع الإغراء تهديد وتبجح؛ لم يزده ذلك إلا تحصناً يعاند الفتنة ويراغمها

وكان السجن بفتنته وضغطه، وبما يملأ جوانبه مما لا تتسع إلا له من ظلمة وكآبة وهم وغم وإياس وإبلاس، فلم ين منه

تجاه ذلك كله ‐ وفوقه الشعور بالقهر والظلم ‐ إلا الاستعلاء، انظر إليه وهو ينغمس فيما لا ينغمس فيه إلا صاحب قلب

سالم من الأحزان خال من الهواجس والوساوس: {ياصاحب السجن أأرباب متفرقون خير من اله الواحد القهار، ما

تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل اله بها من سلطان . إن الحم إلا له إمر ألا تعبدوا إلا إياه ذلك

الدين القيم ولن أكثر الناس لا يعلمون}.

ولا يقف الأمر عند هذا الحدّ من أنفة الإيمان واستعلائه حت يتجاوزه صاعداً ف درج العزة الإيمانية؛ فها هو يأتيه فرج لم

يتلفه ولم يسع إليه: {وقال الملك ائتون به} إلا أنّه لا يبدو متهافتاً عل الخلاص من السجن، بل يرى أنّ براءة ساحته مما

قطعن أيديهن إنّ رب ربك فاسأله ما بال النسوة اللات اكه من السجن: {ارجع إلمن ف علق بها من تهم مزيفة أول

بيدهن عليم}.

ثم جاءت فتنة من نوع جديد، حيث تمن يوسف ممن أساءوا إليه، واستانوا له، ولم يصدر منه إل فيض الرحمة والعفو

والسماحة: {لا تثريب عليم اليوم يغفر اله لم وهو أرحم الراحمين} وبلغ الأمر إل حدّ أن يشفع لهم لدى أبيهم، ويعتذر

عنهم بهذا التبرير الذي يرفع الحرج عنهم بأسلوب مترع بالرم والنبل: {وقد أحسن ب إذ أخرجن من السجن وجاء بم من

البدو من بعد أن نزغ الشيطان بين وبين إخوت} ثم تأت فتنة تمام الملك والعز والتغلب بتحقق الرؤيا وسجود الجميع له؛

فإذا به يخر من داخله ساجداً لمولاه: {رب قد آتيتن من الملك وعلمتن من تأويل الاحاديث، فاطر السماوات والارض أنت

ولي ف الدنيا والآخرة توفن مسلماً وألحقن بالصالحين}.

هذا كان يوسف عليه السلام ف كل مرحلة من مراحل سيرته مستعلياً عل الفتنة بل صنوفها وصروفها؛ فان التمين

الذي صعد معه من درج إل درج، وارتفع معه من أفق إل أفق حت بلغ منتهاه المقدر له من اللحظة الأول: {وكذلك يجتبيك

ربك ويعلمك من تاويل الأحاديث ويتم نعمته عليك}.

ومن الصعب أن يرتق المؤمنون إل مستوى الاستعلاء عل الفتنة ليبلغوا به التمين إلا إذا استملوا شرط التمين للأمة

المسلمة، الذي يرفعهم إل هذا الأفق السامق: وهو شرط واضح غاية الوضوح: {وعد اله الذين آمنوا منم وعملوا

الصالحات ليستخلفنهم ف الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمنن لهم دينهم الذي ارتض لهم وليبدلنهم من بعد

خوفهم أمناً، يعبدونن لا يشركون ب شيئاً، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون} فهو الإيمان والعمل الصالح وعبادة اله

الخالصة من الشرك والسلامة من كل انواع الفر والفسق.

وليس وراء ذلك إلا سؤال واحد، التصور المحيط بأطراف الموضوع يحتمه، ويقض بأنّه ختام الأسئلة: ما ه الواجبات

موجزاً، وذلك ف شافياً وافياً وإن كان مجملا هذا السؤال يأت ين للأمة المسلمة ؟ والجواب علحصول التم المترتبة عل

سورة إبراهيم: {الذين إن منّاهم ف الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنر وله عاقبة

الأمور}.

هذا جاء موضوع التمين وافياً شافياً، يجيب عل كل الأسئلة، ويحل كل العقد الفرية، هذا برغم أنّ الآيات الت عالجت



الموضوع وردت ف القرآن مفرقة ف أنحائه موزعة ف أقطاره، منجمة عل وقائع وأحداث تفرقت ف الأعوام والشهور

وتقلبت ف مختلف الأحوال والظروف، وهذا إن ترر ف أغلب ما تعالجه من موضوعات فلا شك أنّه لون من ألوان الإعجاز

فريد، يضاف لذلك أنّ الوصول إل الموضوعات الاملة يبن منظومة مفاهمية غاية ف الإحام.

لن هل يجوز الاستعانة بالسنة ف ذلك أم لا؟ هذا هو موضع الاجتهاد.

واله من وراء القصد وهو يهدي السبيل..

المصادر:


